David Hume

Tratado de la naturaleza humana

Ensayo paraintroducir e método del razonamiento experimental en los asuntos
morales.



Psikolibro

indice general

Advertencia

Introduccion

Libro Primero

Parte Primera

Del origen de nuestras ideas.

Division del asunto.

De lasideas de lamemoriay laimaginacion.

De la conexion o asociacion de ideas.
Delasrelaciones.

De los modos y substancias.

Delasideas abstractas.

Parte Segunda

De lainfinitadivisibilidad de nuestras ideas del espacio y el tiempo.
Delainfinitadivisibilidad del espacioy €l tiempo.
De otras cualidades de nuestras ideas de espacio y tiempo.
Respuesta a |l as objeciones

Continuacion del mismo asunto.

Delasideas de existenciay de existencia externa.
Parte Tercera

Del conocimiento

De laprobabilidad y de laidea de causay efecto.
Por qué una causa es siempre necesaria.

De |los elementos componentes de nuestros razonamientos relativos ala causa y efecto.
De lasimpresiones de los sentidos y la memoria.
Delainferenciadelaimpresiéon alaidea.
Delanaturaleza de laidea o creencia.

Delas causas de la creencia.

De los efectos de otras relaciones y otros habitos.
Delainfluenciade la creencia

De la probabilidad del azar.

De la probabilidad de las causas.

De la probabilidad no filostfica.

De laidea de la conexion necesaria.

Reglas parajuzgar de las causas y efectos.
Delarazon de los animales.

Parte Cuarta

Del escepticismo con respecto de larazdn.

Del escepticismo con respecto alos sentidos.

De lafilosofia antigua.

De lafilosofia moderna.

Delainmaterialidad del alma.

Delaidentidad personal.

Conclusion de este libro.



Psikolibro

Libro Segundo

Parte Primera

Divisién del asunto.

Del orgullo y la humildad, sus objetos y causas.
De qué se derivan estos objetos y causas.
Delarelacion deimpresiones e ideas

De lainfluencia de estas relaciones sobre €l orgullo y la humildad.
Limitaciones de este sistema.

Del vicioy lavirtud.

Delabellezay feadad.

De las ventgas y desventajas externas.
Delapropiedad y riquezas.

Del amor delagloria

Del orgullo y la humildad en los animales.
Parte Segunda

Del objeto y causas del amor y el odio.
Experimentos para confirmar este sistema.
Dificultades resueltas

Del amor producido por las relaciones.
Delabenevolenciay de lacolera.

De la compasion.

Delamaliciay laenvidia

De lamezcla de benevolenciay colera con compasion y malicia.
Del respeto y el desprecio

De lapasion amorosa o el amor sexual.

Del amor y el odio en los animales.

Parte Tercera

Delalibertad y la necesidad.

Continuacion del mismo asunto.

De los mativos que influyen la voluntad.

De los efectos del habito.

Lainfluencia de laimaginacion en las pasiones.
De lacontiglidad y distancia en espacio y tiempo
Continuacion del mismo asunto.

De las pasiones directas.

Delacuriosidad o €l amor alaverdad.

Libro Tercero

Parte Primera

L as distinciones morales no se derivan de larazon.

L as distinciones morales se derivan de un sentido moral.
Parte Segunda

¢Eslajusticiaunavirtud natural o artificial?

Del origen delajusticiay la propiedad.

De las reglas que determinan la propiedad.

De latransferencia de la propiedad por consentimiento.



Psikolibro

De laobligacién de |las promesas.

Algunas reflexiones concernientes alajusticiay alainjusticia.
Del origen del Gobierno.

La fuente de la obediencia.

De las medidas de obediencia

De los objetos de |a obediencia.

De las leyes de las naciones.

Delacastidad y |a modestia.

Parte Tercera

Del origen de las virtudesy vicios naturales.
Delagrandezade ama

De las capacidades naturales.

Algunas reflexiones mas referentes a las virtudes naturales.
Conclusion de estelibro.



Psikolibro

Rara temporum felicitas, ubi sentire quae relis et quae sentias dicere licet. TACITO.

David Hume nacio en Edimburgo el 20 de abril de 1711 y descendia de una distinguida
familia escocesa. Estudio en la Universidad de su ciudad natal. Con € fin de curarse de
una melancolia, resultado del agotamiento producido por un excesivo trabajo mental,
intentd hacerse comerciante, lo que le proporcionaria una vida de cambio y movimiento;
sin embargo, muy pronto le desagrado esta profesion y marchd en busca de saud a
Francia, donde, ya restablecido y retirado en el campo, escribié e TRATADO DE LA
NATURALEZA HUMANA (el tomo | y I, publicados en 1739, el tomo I11 en 1740). De
esta obra de juventud esperaba Hume un gran éxito; sin embargo, fue acogida por €l
publico con absoluta indiferencia. Publicd en seguida, tratando de lograr una forma mas
popular de exposicién, los Ensayos morales y politicos (tomo |, 1741-1742; tomo I,
1742), que lograron gran aceptacion no solo en Inglaterra, sino también en Francia
Intentd entonces refundir su TRATADO para hacerlo més accesible; la primera parte del
TRATADO dio asi lugar ala Investigacion acerca del espiritu humano (1748). Yano se
hallaba Hume en Inglaterra cuando salio a luz este libro; como secretario de Embajada se
dirigiaaVienay Turin. El vige que para llegar a estos puntos hizo, atravesando Holanda
y Alemania, nos lo ha dgjado descrito en interesantes cartas. RegresO a Inglaterra en el
mismo afio (1748). La tercera parte del TRATADO fue ahora refundida con € titulo
Investigacion acerca de los principios de la moral (1751). Se publicaron después sucesi-
vamente y con la fecha que se indica: Discursos politicos (1752); Historia de Inglaterra
(1754-1762), escrita con ocasion de ser por algun tiempo bibliotecario de la Facultad de
Derecho de la Universidad de Edimburgo, 1o que le proporcion6 medios para ello; Cuatro
disertaciones (Historia natural de la Religion y los tres tratados insignificantes. Las
Pasiones, La tragedia, El criterio del gusto) (1757). Los Didlogos sobre la religion
natural, escritos en su periodo de actividad filosofica, fueron publicados, por disposicion
testamentaria, después de su muerte, por temer Hume la hostilidad que contra €l
despertarian (1779).

Finalizado el periodo de su vida que hemos indicado (hasta €l 1763), Hume habia
terminado su labor filoséfica e histérica para no emprenderla de nuevo. Pasd algunos
anos a servicio del Estado (1763-68). Fue entonces secretario de Embajada en Paris,
donde la alta sociedad y los filésofos le recibieron triunfalmente, como uno de los mas
altos representantes del iluminismo (el movimiento de libertad espiritual que culmina en
e siglo XVIII). Hume nos ha dgjado en sus cartas la expresion de su admiraciéon Por
Francia. De esta época data su amistad con Rousseau, a quien admiraba y a quien
después, acogedor, llevd a Escocia; més tarde rompid con é lamentablemente por su
incomprension de la ruina patoldgica mental del gran ginebrino. Los ultimos afios de su
vida, en el auge de su celebridad, los paso este escocés de corazén en Edimburgo. Alli le
Ilegaron las noticias de la sublevacion de Norte América; con un generoso espiritu
simpatiz6 idealmente con los insurrectos: Inglaterra debia permitirles gobernarse como
quisiesen. Poco antes de morir escribié una breve y atractiva autobiografia (Mi propia
vida, publicada en 1777). Después de haber sufrido con @nimo tranquilo una larga
enfermedad, jovial y sereno, con €l «brillo solar de las almas» del que habia hablado, dejé
esta vida e 25 de agosto de 1776. Todo para é no fueron satisfacciones, dos veces



Psikolibro

intentd ser profesor, la primera, en Edimburgo; |a segunda, en Glasgow, y ambas veces la
oposicion de los espiritus reaccionarios y obscuros le negaron la entrada en la
Universidad y que tanto codiciaba. Hay que tener en cuenta que Hume, externamente,
jamas rompio con su iglesia.

El TRATADO DE LA NATURALEZA HUMANA, que ahora se presenta por primera
vez vertido a castellano, es la expresion mas total y decidida de su filosofia y puede
considerarse, por lo tanto, como su obra capital. Comprende lateoriadel conocimiento, la
psicologia de los sentimientos y la moral y esta lleno de alusiones a los otros dominios.
Hume se halla en la culminacion de la serie de los empiristas ingleses. Bacon, Locke,
Berkeley. Filosofo del iluminismo, se sittia frente a toda metafisica, que no es méas que un
cumulo de fantasias y sutilidades, y frente a las religiones, que son en su totalidad formas
histéricas de supersticiones, restos de un obscuro pasado. Su filosofia quiere buscar una
base sdlida y se dirige a la experiencia, que no puede ser mas que la experiencia
psicologica. En su decidido andlisis de la vida mental que se mueve siempre en una
actitud de critica de las ideas tradicionales, llegbé a lo que, enfocando esta experiencia
como € la enfocaba, debia llegar: a un escepticismo moderado (Positivismo critico segiin
Riehl), del que é mismo se decia partidario. Es cierto que su consideracion del espiritu se
halla falseada por preocupaciones provenientes de falsas analogias con la ciencia de la
naturaleza y que reposa en un esguematico sistema de asociaciones; su mérito, aparte de
haber ensayado una solucion fundamental de los problemas filosoficos de un modo clasi-
co, esta en haber afrontado el problemay haber fecundado asi toda |a filosofia posterior.
Afédase a esto que, para Thompsen, Hume ha sido €l creador de la moderna ciencia de
las religiones. El ha sido & primero que explico, mediante la psicologia, la esencia,
origen y evolucion de las creencias religiosas, partiendo de las mas inferiores hasta llegar
alas superiores. A pesar de su fingida ortodoxia, era en el fondo hostil a las concepciones
cristianas; rechazd los milagros como contrarios a las leyes naturales, y ante la
inmortalidad del alma se situd escépticamente. La religion fue vista por Hume desde
fuera; no pertenecia, como en Rousseau, a o mas intimo de su vida, y por esto la
convirtio en objeto de ciencia. De todo punto coincidia con los circulos iluministas que
habia frecuentado en Paris. era indtil instruir a las masas en cuestiones de que no
entendian, y més valia guardar las formas para conservar lalibertad.

Hume hainfluido en el empirismo posterior y hasta en corrientes gjenas a él. Despertd a
Kant de su «suefio dogmatico» (como este Ultimo mismo dice) y le llevd indirectamente,
pues, a su filosofia critica. Es interesante que Tomés Reid, €l fil0so fo escocés del sentido
comun, que, como es sabido, representa una reaccion total contra el espiritu de Hume en
filosofia y que se sitla en contra del excesivo andlisis en favor del buen sentir de los
hombres, del «sentido comun», que sdlo hay que legitimar de un modo filoséfico, envié a
aquél su obra capital Investigacion del espiritu humano, rogandole que le expusiese su
opinion acerca de ella. La carta que sobre este asunto escribio Hume no se refiere mas
gue a detalles externos; no asi larespuesta de Reid, |lena de respetuosa admiracion.

VICENTE VIQUEIRA
Advertencia

El designio que me guia en la presente obra se explica de un modo suficiente en la
Introduccion. El lector debe solamente observar que los problemas que me he propuesto



Psikolibro

no se hallan tratados en estos volumenes. Los problemas del entendi miento y las
pasiones constituyen por si mismos una cadena completa de razonamientos y he
aprovechado gustoso la ventaja de esta division natural para ensayar €l gusto del publico.
Si tengo la buena suerte de encontrar éxito pasaré a examinar la moral, la politicay la
estética, 10 que completara este TRATADO DE LA NATURALEZA HUMANA.
Considero la aprobacion del publico como la mayor recompensa para mis trabajos, pero
me hallo decidido a considerar su juicio, sea €l que sea, como la mejor leccion que pueda
recibir.

\lr

I ntroduccién

Nada es tan frecuente ni tan natural en los que pretenden revelar al mundo una novedad
cualquiera en la filosofia y las ciencias que insinuar las alabanzas de su propio sistema
censurando todos aquellos que han sido producidos antes. En ver dad, si se contentasen
con deplorar la ignorancia en la que ain estamos hundidos, en 1o que se refiere a las
cuestiones mas importantes que pueden presentarse ante el tribunal de la razén humana,
pocos de los que estan familiarizados con las ciencias no serian gustosos del mismo
parecer. Es facil aun hombre dotado de juicio conocer y ver € superficial fundamento de
aguéllos aun entre los sistemas que han obtenido € mayor crédito y llevado més alto las
pretensiones 0 razonamientos precisos y profundos. Principios admitidos a la ligera,
consecuencias mal deducidas de estos principios, fata de coherencia en las partes y
evidencia en € todo; he agui lo que se encuentra por todas partes en los sistemas de los
mas eminentes fil6sofos y o que parece haber sido causa de disfavor hacia la misma
filosofia.

No son precisos conocimientos profundos para descubrir la condicion imperfecta en
gue estan hoy las ciencias. hastala muchedumbre, desde fuera, puede juzgar, por €l ruido
y clamor gue oye, que no todo va bien dentro. No hay nada que no esté sujeto a discusion
ni sobre lo que las gentes instruidas no sean de opiniones contrarias. La maéas
insignificante cuestion no se escapa a nuestra controversia, y, con respecto a las mas
importantes, no somos capaces de dar ninguna solucion cierta. Las discusiones se
multiplican como s todo fuera dudoso, y estas discusiones son llevadas con € mayor
calor, como s todo fuera cierto. En medio de toda esta confusion, no es larazon la que se
lleva e premio, sino la elocuencia, y nadie debe desesperar jaméas de ganar prosélitos
para la mas extravagante hipétesis s posee bastante arte para presentarla con colores
favorables. Lavictoria no ha sido obtenida por las gentes de armas que mangjan lapicay
la espada, sino por las trompetas, los tambores y los musicos del regimiento.

De ahi proviene, creo yo, ese prejuicio comun contra los razonamientos metafisicos de
todas clases, prejuicios que se encuentran aun en aquellos que hacen profesion de
estudiosos y que estiman en su justo valor todo otro asunto de la literatura. Por
razonamiento metafisico no entienden aguello que lleva a una rama particular de la
ciencia, sino toda suerte de argumentos gue ofrecen, con cualquier titulo, un caracter
abstruso y que necesita alguna atencion para ser comprendido. Con frecuencia hemos
perdido tanto el tiempo en tales descubrimientos, que de ordinario los abandonamos sin
vacilacion y decidimos, si hemos de estar siempre en guardia contra los errores y las



Psikolibro

ilusiones, que éstas sean, por lo menos, naturalesy divertidas. Y en verdad, de mas que €l
mas decidido escepticismo, juntamente con un alto grado de indolencia, puede justificar
esta aversion a la metafisica; porgue por poco que la verdad esta al alcance de la
capacidad humana, es cierto que ella debe estar muy profunda y muy secretamente oculta
y esperar conseguirlo sin gran trabajo, después que los mas grandes genios han fracasado;
a pesar de los mas extremos trabgjos, debe tenerse ciertamente por muy vano y
presuntuoso. No pretendo una ventaja tal en la filosofia que voy a desarrollar, y tendria
por una gran presuncion, con respecto a ella, que fuese demasiado facil y rapida de
entender.

Es evidente que todas las ciencias mantienen una relacion mas 0 menos estrecha con la
naturaleza humanay que, por muy |lgos que algunas de €ellas parezcan separarse, vuelven
siempre a ella por uno u otro camino.

Hasta las mateméticas, |a filosofia natural y la religion natural dependen en parte de la
ciencia del hombre, pues se hallan bajo el conocimiento de los hombres y son juzgadas
por sus poderes y facultades. Es imposible decir qué cambios y progresos podriamos
hacer en estas ciencias s conociéramos totalmente la extenson y la fuerza del
entendimiento humano y si pudiéramos explicar la naturaleza de | as ideas que empleamos
y de las operaciones que realizamos al razonar. Estos progresos son de esperar,
especialmente en la religion natural, ya que no se contenta con instruirnos acerca de la
naturaleza de | as fuerzas superiores, sino que lleva su examen mas lgjos, a su disposicion
con respecto a nosotros y a nuestros deberes con respecto a ellas; en consecuencia, no
somos solo |os seres que razonamos, sino también uno de los objetos acerca de los que
razonamos.

Asi, pues, s las ciencias matematicas, lafilosofia natural y la religion natural dependen
de tal modo del conocimiento del hombre, ¢qué no puede esperarse en otras ciencias cuya
conexion con la naturaleza humana es més estrecha e intima? El Unico fin de lalégica es
explicar los principios y operaciones de nuestra facultad de razonamiento, y la naturaleza
de nuestras ideas. La moral y la estética consideran nuestros gustos y sentimientos, y la
politica estudia alos hombres unidos en sociedad y dependientes los unos de los otros. En
estas cuatro ciencias de lalogica, moral, estéticay politica se comprende casi todo lo que
nos puede importar de algin modo conocer o que puede tender a progreso o adorno del
espiritu humano.

Aqui, pues, e Unico expediente en cuyo éxito podemos confiar en nuestras in-
vestigaciones filosoficas es abandonar el aburrido y languido método que hemos seguido
hasta ahora, y en lugar de tomar de vez en cuando un castillo o una adea en la frontera,
marchar directamente hacia la capital o centro de estas ciencias, hacia la naturaeza
humana misma; una vez duefios de ella, podemos esperar en todas partes una facil
victoria. Desde esta base podemos extender nuestras conquistas sobre todas las ciencias
gue se refieren mas intimamente a la vida humana y podemos después proceder con méas
tiempo a descubrir mas plenamente las que son objeto de la pura curiosidad. No hay
cuestion de importancia cuya decision no se halle comprendida en la ciencia del hombre
y no hay ninguna que pueda ser decidida con alguna certidumbre antes de que hayamos
Ilegado a conocer esta ciencia. Por consiguiente, a pretender explicar los principios de la
naturaleza humana, proponemos en efecto, un sistema completo de las ciencias



Psikolibro

construido sobre un fundamento casi enteramente nuevo y €l Unico sobre e que éstas
pueden descansar con alguna seguridad.

De mismo modo que la ciencia del hombre es e Unico fundamento solido para la
fundamentacion de las otras ciencias, la Unica fundamentacion solida que podemos dar a
esta ciencia misma debe basarse en la experiencia y en la observacion. No es una
reflexion asombrosa el considerar que la aplicacion de la filosofia experimental a las
cuestiones de moral vendra después de su aplicacion alas de lanaturalezay ala distancia
de una centuria entera, ya que hallamos de hecho que existio casi € mismo intervalo
entre los origenes de estas ciencias, y que, contando de Tales a Socrates, €l periodo de
tiempo es proximamente igual al que existe entre lord Bacon y algunos filosofos(1)
recientes de Inglaterra, que han comenzado a llevar la ciencia del hombre por un nuevo
camino y han interesado la atencion y excitado la curiosidad del pablico. Tan verdad es
esto, que, aungue otras naciones puedan rivalizar con nosotros en poesiay aun superarnos
en algunas otras artes bellas, |os progresos en larazén y la filosofia pueden ser solamente
debidos alatierrade latoleranciay libertad.

No hemos de pensar que este Ultimo progreso en la ciencia del hombre hard menos
honor a nuestra comarca natal que € anterior de filosofia natural, sino que debemos méas
bien estimarlo como una gloria mayor, por razon de la méas grande importancia de esta
ciencia del mismo modo que por la necesidad que tiene de una reforma tal; pues me
parece evidente que la esencia del espiritu, siendo tan desconocida para nosotros como la
de los cuerpos externos, debe ser iguamente imposible formarnos una nocién de sus
fuerzas y cualidades, mas que por experimentos cuidadosos y exactos y por la
observacion de los efectos particulares que resultan de sus diferentes circunstancias y
situaciones. Y aunque debemos intentar hacer nuestros principios tan universales como
sea posible, llevando nuestros experimentos o mas lejos posible y explicando todos los
efectos por las causas mas reducidas y simples, es alin cierto que no podemos ir mas alla
de la experiencia, y toda hipotesis que pretenda descubrir €l origen y cualidades Ultimas
de la naturaleza humana debe desde el primer momento ser rechazada como presuntuosa
y quimérica.

No creo que un fil6sofo que se aplicase tan seriamente a la explicacion de los dltimos
principios del ama se mostraria un gran maestro en esta ciencia de la naturaleza humana,
gue él pretende explicar, 0 muy instruido en lo que es naturalmente satisfactorio para el
espiritu del hombre. Pues nada es mas cierto que la desesperacion produce casi € mismo
efecto sobre nosotros que la alegria, y que tan pronto como conocemos la imposibilidad
de conocer un deseo, éste se desvanece. Cuando vemos que hemos llegado a la extrema
extenson de la razbn humana nos detenemos contentos, aunque nos hallemos
convencidos en lo capital de nuestra ignorancia y percibamos que no podemos dar una
razon para nuestros principios mas generales y refinados fuera de nuestra experiencia de
su realidad, que eslarazén del mero vulgo y que no se requiere estudio para descubrir 1os
fendmenos mas extraordinarios y particulares. Y como esta imposibilidad de hacer un
progreso ulterior es suficiente para convencer a lector, €l escritor puede obtener un
convencimiento més delicado con su libre confesién de su ignorancia 'y de su prudencia,
evitando €l error en que tantos han caido, imponiendo sus conjeturas e hipotesis a todo €
mundo como los principios més ciertos. Cuando este contentamiento y conviccién



Psikolibro

mutuos puedan ser obtenidos entre € maestro y e discipulo, no sé qué mas pedir a
nuestra filosofia.

Mas s estaimposibilidad de explicar los Ultimos principios debe ser estimada como un
defecto de la ciencia del hombre, me atreveré a afirmar que es un defecto comuan a todas
las ciencias y atodas las artes a las que podamos dedicamos, ya sean las cultivadas en las
escuelas de los filosofos, ya las que se practican en las oficinas de los mas humildes
artesanos. Ninguno de €llos puede ir mas alla de la experiencia o establecer principios
gue no se basen sobre esta autoridad. La filosofia moral tiene de hecho esta desventgja
particular que no se halla en la natural, a saber: que reuniendo sus experimentos no puede
hacerlos con un propésito, una premeditacion y segin un método que satisfagan en lo
concerniente atoda dificultad particular que pueda surgir. Cuando yo no sé cdmo conocer
los efectos de un cuerpo sobre otro en alguna situacion, necesito tan solo colocarlos en
esta situacion y observar qué resulta de ellos; pero s intentase de la misma manera
aclarar alguna duda en filosofia moral, colocandome en el mismo caso que yo considero,
es evidente que esta reflexion y premeditacion perturbaria tanto la actuacion de los
principios naturales que haria imposible sacar una conclusion exacta de este fendmeno;
por consiguiente, debemos recoger nuestros experimentos en esta ciencia de una
cuidadosa observacion de la vida humana y tomarlos tal como se presentan en e curso
corriente de la vida por la conducta de los hombres en la sociedad, en los asuntos y en sus
placeres. Cuando se relinan y comparen juiciosamente experimentos de este género pode-
mos esperar establecer sobre ellos una ciencia que no sea inferior en certidumbre y que
sea muy superior en utilidad atoda otra que se base en la comprension humana.

Libro Primero
Del entendimiento

Parte Primera

Delasideas: su origen, composicion y abstraccion
Seccion Primera

Del origen de nuestras ideas.

Todas las percepciones de la mente humana se reducen a dos géneros distintos que yo
[lamo impresiones e ideas. La diferencia entre ellos consiste en los grados de fuerza 'y
vivacidad con que se presentan a nuestro espiritu y se abren camino en nuestro
pensamiento y conciencia. A las percepciones que penetran con mas fuerza y violencia
[lamamos impresiones, y comprendemos bajo este nombre todas nuestras sensaciones,
pasiones y emociones tal como hacen su primera aparicion en el ailma. Por ideas entiendo
las imagenes débiles de éstas en e pensamiento y razonamiento, como, por giemplo, lo
son todas las percepciones despertadas por el presente discurso, exceptuando solamente
las que surgen de la vista y tacto y exceptuando €l placer o dolor inmediato que pueden
ocasionar. Creo que no serd preciso emplear muchas palabras para explicar esta
distincion. Cada uno por si mismo podréa percibir facilmente la diferencia entre sentir y
pensar. Los grados comunes de éstos son facilmente distinguidos, aunque no es imposible

10



Psikolibro

en casos particulares que puedan aproximarse €l uno al otro. Asi, en e suefio, en una
fiebre, la locura o en algunas emociones violentas del alma nuestras ideas pueden
aproximarse a nuestras impresiones del mismo modo que, por otra parte, sucede a veces
gue nuestras impresiones son tan débiles y tan ligeras que no podemos distinguirlas de
nuestras ideas. Pero a pesar de esta proxima semejanza en pocos casos, son en general tan
diferentes que nadie puede sentir escrupulo alguno al disponerlas en dos grupos distintos
y asighar a cada uno un nombre peculiar para marcar esta diferencia(2).

Existe otra division de nuestras percepciones que sera conveniente observar y que se
extiende a la vez sobre impresiones e ideas. Esta division es en simples y complegjas.
Percepciones o impresiones e ideas simples son las que no admiten dis tincién ni
separacion. Las complejas son o contrario que éstas y pueden ser divididas en partes.
Aungue un color, sabor y olor particular son cualidades unidas todas en una manzana, es
f&cil percibir que no son lo mismo, sino que son a menos distinguibles las unas de las
otras.

Habiendo dado por estas divisiones orden y buena disposicién a nuestros objetos,
podemos aplicamos a considerar ahora con mas precision sus cualidades y relaciones. La
primera circunstancia que atrae mi atencion es la gran semeanza entre nuestras
impresiones e ideas en todo otro respecto que no sea su grado de fuerzay vivacidad. Las
unas parecen ser en cierto modo € reflgjo de las otras, asi que todas las percepciones del
espiritu humano son dobles y aparecen ala vez como impresiones e ideas. Cuando cierro
mis 0jos y pienso en mi cuarto las ideas que yo formo son representaciones exactas de
impresiones que yo he sentido, y no existe ninguna circunstancia en las unas que no se
halle en las otras. Recorriendo mis otras percepciones hallo alin la misma semeganza y
representacion. Las ideasy las impresiones parecen siempre corresponderse las unas a las
otras. Esta circunstancia me parece notable y atrae mi atencién por un momento.

Después de una consideracion més exacta hallo que he sido llevado demasiado |€jos por
la primera apariencia y que debo hacer uso de la distincion de percepciones en simples 'y
complejas para limitar la decision general de que todas nuestras ideas o impresiones son
semegantes. Observo que muchas de nuestras ideas complgjas no tienen nunca
impresiones que les correspondan y que muchas de nuestras impresiones complejas no
son exactamente copiadas por ideas. Puedo imaginarme una ciudad como la nueva
Jerusalén, cuyo pavimento sea de oro y sus muros de rubies, aunque jamas he visto una
ciudad semejante. Yo he visto Paris, pero ¢afirmaré que puedo formarme unaideatal de
esta ciudad que reproduzca perfectamente todas sus calles y casas en sus proporciones
justasy reales?

Por consiguiente, veo que, aunque existe en general una gran semejanza entre nuestras
impresiones e ideas complejas, no es universalmente cierta la regla de que son copias
exactas las unas de las otras. Debemos considerar ahora qué sucede con nuestras
percepciones simples. Después del examen mas exacto de que soy capaz me aventuro a
afirmar que laregla es valida aqui sin excepcion algunay gue toda idea simple posee una
impresion simple que se le asemeja, y toda impresion simple, una idea correspondiente.
La idea de rojo que formamos en la obscuridad y la impresion de éste que hiere nuestros
ojosalaluz del Sol difieren tan solo en grado, no en naturaleza. Es imposible probar por
una enumeracion particular que sucede 1o mismo con todas nuestras impresiones simples
e ideas. Cada uno puede convencerse, con respecto a este punto, recorriendo tantas como

11



Psikolibro

le plazca; pero s alguno negase esta semejanza universal, no veo otro modo de
convencerle mas que pidiéndole que muestre una simple impresion que no tenga una idea
correspondiente, 0 una idea simple que no tenga una impresion correspondiente. Si no
respondiese a este desafio, como ciertamente no lo hara, podremos, dado su silencio y
nuestra propia observacion, establecer nuestra conclusion.

Asi, hallamos que todas las ideas 0 impresiones simples se asemejan las unas a las
otras, y como las complgas se forman de ellas, podemos afirmar en general que estas dos
especies de percepciones son exactamente correspondientes. Habiendo descubierto esta
relacion, que no requiere un examen ulterior, siento curiosidad por encontrar algunas
otras de sus cualidades. Consideremos qué sucede con respecto de su existencia, y con
respecto a estas impresiones e ideas también cuales de ellas son causas y cuales efectos.

La detallada indagacion de esta cuestion es el asunto del presente TRATADO, vy, por
consiguiente, nos contentaremos aqui con establecer la proposicion general de que todas
nuestras ideas simples en su primera apariencia se derivan de impresiones simples que
son correspondientes a ellas y que €ellas representan exactamente. Al buscar fendmenos
gue prueben esta proposicion los hallo solamente de dos géneros, pero en cada género los
fendmenos son patentes, numerosos y concluyentes. Primeramente me aseguro por una
nueva revision de lo que ya he afirmado, a saber: que toda impresion simple va
acompaiiada de una idea correspondiente, y toda idea simple, de una impresion
correspondiente. De esta unidén constante de percepciones semejantes concluyo
inmediatamente que existe una gran conexion entre nuestras impresiones e ideas
correspondientes y que la existencia de las unas tiene una considerabl e influencia sobre la
de las otras. Una union constante tal en un tal ndmero infinito de casos no puede jaméas
surgir del azar, sino que prueba claramente |a dependencia por parte de las impresiones
de las ideas o de las ideas de las impresiones. Para que yo pueda saber de qué lado esta
dependencia se halla considero e orden de la primera aparicién y hallo, por la
experiencia constante, que las impresiones simples preceden siempre a sus ideas
correspondientes y que jamas aparecen en un orden contrario. Para dar a un nifio la idea
de escarlata 0 naranja o de dulce o amargo, presento los objetos, o, en otras palabras, le
produzco estas impresiones, pero no procedo tan absurdamente que intente producir las
impresiones despertando las ideas. Nuestras ideas, en su aparicion, no producen sus
impresiones correspondientes y no podemos percibir un color o sentir una sensacion tan
solo por pensar en ella. Por otra parte, hallamos que una impresion, ya del alma, ya del
cuerpo, va seguida constantemente de unaidea que se le asemeja y es solamente diferente
en los grados de fuerza y vivacidad. La union constante de nuestras percepciones
semejantes es una prueba convincente de que las unas son causas de las otras, y la
prioridad de las impresiones es una prueba igual de que nuestras impresiones son las
causas de nuestras ideas y no nuestras ideas de nuestras impresiones.

Para confirmar esto consideraré otro fendmeno manifiesto y convincente, que consiste
en gque siempre que por un accidente las facultades que producen algunas impresiones se
hallan fuera de funcion, como cuando una persona es ciega 0 sorda de nacimiento, no
s0lo se pierden las impresiones, sino también las ideas correspondientes, de modo que no
aparece jamas en la mente el mas pequefio rastro de unas y otras. No solo esto es cierto
cuando los 6rganos de la sensacion se hallan totalmente destruidos, sino también cuando

12



Psikolibro

no han sido jamas puestos en accién para producir una impresion particular. No podemos
formarnos unaidea precisa del sabor de un platano sin haberlo probado realmente.

Sin embargo, existe un fendmeno contradictorio que puede probar que no es
absolutamente imposible para las ideas preceder alas impresiones correspondientes. Creo
gue se concederd facilmente que las varias ideas distintas de colores que percibimos con
los ojos o de los sonidos que nos proporciona e oido son realmente diferentes las unas de
las otras, aunque a mismo tiempo semeantes. Ahora bien; s esto es verdad de los
diferentes colores, debe no ser menos cierto que los diferentes matices del mismo color
producen cada uno una idea distinta independiente de las demas; pues si esto se hiega, es
posible, por la graduacion continua de los matices, pasar de un color insensiblemente al
gue le esmés remoto, y si no se concede que todos |os términos medios son diferentes, no
se puede, sin cometer un absurdo, negar que los extremos sean |0s mismos. Supongamos,
por consiguiente, que una persona haya gozado de la vista durante treinta afios y haya
Ilegado a conocer los colores de todas clases, excepto un matiz de azul particular, por
giemplo, que no hatenido la suerte de encontrar. Coldquense todos |os diferentes matices
de este color, excepto este Unico, ante &, descendiendo gradualmente del més obscuro a
mas claro; en este caso, es manifiesto que percibira un hueco donde falta este matiz y se
dara cuenta de que existe en este lugar una distancia mayor entre los colores contiguos
gue en agun otro. Me pregunto ahora si es posible para é suplir por su propia
imaginacion esta falta y producir la idea de este particular matiz, aunque no le haya sido
nunca proporcionada por los sentidos. Creo que pocos no seran de la opinion de que
puede, y esto podra servir como prueba de que las ideas simples no se derivan siempre de
las impresiones correspondientes, aunque el caso es tan particular y singular que apenas
merece nuestra observacion y que no merece que por é solo alteremos nuestras maximas
generales.

Aparte de esta excepcion, no estard de mas notar en este caso que € principio de
prioridad de las impresiones con respecto a las ideas debe ser entendido con otra
limitacion, a saber: que, como nuestras ideas son imagenes de nuestras impresiones,
podemos formar ideas secundarias que son imagenes de las primarias, como se ve por €l
razonamiento que hacemos acerca de ellas. Esto no es, propiamente hablando, tanto una
excepcion de la regla como una explicacion de ella. Las ideas producen imagenes de si
mismas en nuevas ideas; pero como se supone que las primeras ideas se derivan de
impresiones, sigue siendo cierto que todas nuestras ideas simples proceden mediata o
inmediatamente de sus impresiones correspondientes.

Este es, pues, el primer principio que establezco en la ciencia de la naturaleza humanay
no debe despreciarsele a causa de la ssimplicidad de su apariencia, pues es notable que la
presente cuestion referente a la precedencia de nuestras impresiones e ideas es idéntica
con la que ha hecho mucho ruido en otros términos, cuando se discutia si existian ideas
innatas 0 s todas las ideas se derivaban de la sensacion y reflexion. Podemos hacer
observar que, para probar que las ideas de extension y color no son innatas, |os fil6sofos
Nno hacen mas que mostrar gque nos son proporcionadas por |os sentidos. Para probar que
las ideas de pasién y deseo no son innatas observan que tenemos una experiencia
precedente de estas emociones en nosotros mismos. Ahora bien; s examinamos
cuidadosamente estos argumentos hallaremos que no prueban més que las ideas son
precedidas de otras percepciones mas vivaces de las que se derivan y que representan.

13



Psikolibro

Espero que esta clara posicion de la cuestion acabard con todas las discusiones
concernientes a ellas y hara de méas uso este principio en nuestros razonamientos de lo
gue parecia haberlo sido hasta ahora.

Seccion ||
Division del asunto.

Puesto que resulta que nuestras impresiones simples son anteriores a sus ideas
correspondientes y que las excepciones de esto son muy raras, €l método parece requerir
gue examinemos nuestras impresiones antes de considerar nuestras ideas. Las
impresiones pueden ser divididas en dos géneros: las de la sensacion y las de la reflexion.
El primer género surge en el ama, originariamente por causas desconocidas. El segundo
se deriva, en gran medida, de nuestras ideas y en el siguiente orden. Una impresion nos
excita a través de los sentidos y nos hace percibir calor o frio, sed o hambre, placer o
dolor de uno u otro género. De esta impresion existe una copia tomada por el espiritu y
gue permanece después que la impresion cesa, y a esto llamamos una idea. La idea de
placer o perlaproduce, cuando vuelve a presentarse en e alma, las nuevas impresiones de
deseo y aversion, esperanza y temor que pueden ser llamadas propiamente impresiones
de reflexion porque derivan de €ella. Estas son a su vez copiadas por la memoria e
imaginacion y se convierten en ideas que quiza a su vez dan lugar a otras impresiones e
ideas, de modo que las impresiones de reflexién no son solo antecedentes a sus ideas
correspondientes sino también posteriores a las de sensacion y derivadas de ella. El
examen de nuestras sensaciones corresponde mas a los anaténomos y filésofos de la
naturaleza que a la moral y, por consiguiente, no debemos ahora entrar en €. Como las
impresiones de reflexion, a saber: pasiones, deseos y emociones, que principa mente
exigen nuestra atencion, surgen las mas veces de ideas, debemos invertir el método que a
primera vista parecia méas natural, y para explicar la naturaleza y principios del espiritu
humano, dar una noticia particular de las ideas antes de que pasemos a las impresiones.
Por esta razén prefiero comenzar con las idess.

Seccion 111
Delasideas de la memoriay la imaginacion.

Hallamos por experiencia que cuando una impresion ha estado una vez presente al
espiritu, hace de nuevo su aparicion en é como unaidea, y que esto puede suceder de dos
modos diferentes. cuando en su nueva aparicion conserva un grado considerable de su
primera vivacidad y es asi ago intermedio entre una impresion y una idea y cuando
pierde enteramente esta vivacidad y es una idea por completo. La facultad por la que
reproducimos nuestras impresiones del primer modo es llamada memoria, y aquella que
las reproduce del segundo, imaginacion. Es evidente, a primera vista, que las ideas de la
memoria son mucho mas vivaces y consistentes que las de la imaginacion y que la
primera facultad nos presenta sus objetos mas exactamente que lo hace la ltima. Cuando
recordamos un suceso pasado su idea surge en el espiritu con energia, mientras que en la
imaginacion la percepcion es débil y languida y no puede ser mantenida por €l espiritu,
sin dificultad invariable y uniforme, durante algin tiempo considerable. Existe aqui,
pues, una diferencia importante entre una y otra especie de ideas; pero de esto trataremos
mas extensamente después.

14



Psikolibro

Hay aln otra diferencia entre estos dos géneros de ideas y que no es menos evidente, a
saber: que aunque ni las ideas de lamemoriani las de laimaginacion, ni las ideas vivaces
ni las débiles pueden hacer su aparicién en € espiritu a no ser que sus impresiones
correspondientes hayan tenido lugar antes para prepararles el camino, la imaginacion no
se halla obligada a seguir el mismo orden y forma de las impresiones originales, mientras
gue la memoria se halla en cierto modo limitada en este respecto y no posee € poder de
variarlas.

Es evidente que la memoria conserva la forma origina en la que sus objetos fueron
presentados y que siempre que nos apartamos de aquélla a recordar algo procede esto de
algun defecto o imperfeccion en dicha facultad. Un historiador pue de, quiza, por la
marcha mas conveniente de su narracion, relatar un suceso antes que otro a que fue
realmente posterior; pero se da cuenta de esta alteracion del orden, si es veridico, y por
este medio vuelve a colocar la idea en su debida posicion. Sucede 1o mismo en nuestro
recuerdo de lugares y personas que hemos conocido antes. La funcion capital de la
memoria no es conservar las ideas simples, sino su orden y posicion. En resumen: este
principio se halla basado en un nimero ta de fendmenos corrientes y vulgares, que
podemos economizarnos la molestia de insistir mas sobre €.

Hallamos la misma evidencia en nuestro segundo principio relativo a la libertad de la
imaginacion para aterar € orden y transformar sus ideas. Las fébulas que encontramos
en los poemas y novelas ponen esto enteramente fuera de cuestion. La naturaleza se halla
totalmente aterada y no se mencionan mas que caballos alados, dragones feroces y
gigantes monstruosos. No debe parecer extraia esta libertad de la fantasia s
consideramos que todas nuestras ideas son copias de nuestras impresiones y que no hay
dos impresiones que sean totalmente inseparables. No es preciso mencionar que es esto
una consecuencia evidente de la division de las ideas en simples y complejas. Siempre
gue la imaginacion percibe una diferencia entre ideas puede producir facilmente una
separacion.

Seccion IV

De la conexién o asociacion de ideas.

Como todas las ideas simples pueden ser separadas por la imaginacion y pueden ser
unidas de nuevo en la forma que a ésta agrade, nada seria mas inexplicable que las
operaciones de esta facultad si no estuviese guiada por algunos principios universales que
la hacen en aguna medida uniforme en todos los tiempos y lugares. Si las ideas
existiesen enteramente desligadas e inconexas solo € azar las uniria, y serd, imposible
gue las mismas ideas se unan regularmente en ideas complgas (como lo hacen
corrientemente) sin que exista algin lazo de union entre ellas, alguna cualidad que las
asocie y por la que naturalmente unaidea despierte ala otra. Este principio de union entre
las ideas no ha de ser considerado como una conexion inseparable, pues esto ha sido ya
excluido por laimaginacién, y ademas no podemos concluir que sin ésta el espiritu pueda
unir dos ideas, pues nada es mas libre que dicha facultad, sino que hemos de considerarlo
como una fuerza ddocil que prevalece cominmente y es la causa de por qué, entre otras
cosas, los lenguajes se corresponden tan exactamente los unos a los otros; la natural eza,
en cierto modo, ha indicado a cada una de las ideas simples cuales son més propias para
ser unidas en un complejo. Las cualidades de que surge esta asociacion y por las cuales

15



Psikolibro

de este modo es llevado el espiritu de una idea a otra son tres, a saber: semejanza,
contigliidad en tiempo y espacio y causay efecto.

Creo que no serd muy necesario probar que estas cualidades producen una asociacion
entre ideas y que cuando aparece una idea despierta naturalmente otra. Es claro que, en €l
curso de nuestro pensamiento y en la constante revolucion de nues tras ideas, nuestra
imaginacion pasa facilmente de una idea a otra que se le asemeja y que esta cualidad por
si sola es para la fantasia un lazo suficiente de asociacion. Es igualmente evidente que
como los sentidos a cambiar sus objetos estén obligados a cambiarlos regularmente y a
tomarlos tal como se hallan contiguos unos a otros, la imaginacion debe, en virtud de una
larga costumbre, adquirir e mismo método de pensar y recorrer las partes del espacioy el
tiempo a concebir sus objetos. En cuanto a la conexidn, que esta constituida por la
relacion de causa y efecto, tendremos ocasion mas tarde de examinarla en su totalidad vy,
por consiguiente, no insistiré aqui sobre ella: Es suficiente observar que no hay relacion
gue produzca una conexion més fuerte en la fantasia y haga que una idea despierte mas
facilmente a otra que larelacion de causay efecto entre sus objetos.

Para darnos cuenta de toda la extension de estas rel aciones debemos considerar que dos
objetos estan enlazados entre si en la imaginacion, no solo cuando € uno es
inmediatamente semejante, contiguo o causa del otro, sino también cuando se inter pone
entre ellos un tercer objeto que tiene con los dos alguna de estas relaciones. Esto puede
ser prolongado en una gran extension, aungue observamos al mismo tiempo que cada
aumento de términos disminuye considerablemente la relacion. Los primos en cuarto
grado se hallan enlazados por la relacion de causdlidad, s se me permite usar este
término, pero no tan intimamente como los hermanos y mucho menos que los hijos y €
padre. En general, podemos observar que todas las relaciones de sangre dependen de las
de causa y efecto y se estiman proximas o remotas, segin € numero de causas
intermedias interpuestas entre |as personas.

De las tres relaciones arriba mencionadas, la més extensa es la de causalidad. Dos
objetos pueden ser considerados como puestos en esta relacion tanto cuando el uno es
causa de alguna de las acciones o movimientos del otro como cuando el primero es la
causa de la existencia del ultimo, pues como la accién o movimiento no es mas que el
objeto mismo considerado en un cierto respecto y como el objeto continla el mismo en
todas sus diferentes situaciones, es facil imaginar como esta influencia de unos objetos
sobre otros puede enlazarlos en laimaginacion.

Podemos llevar esto més lgjos y hacer notar que no solo dos objetos estan enlazados por
larelacion de causay efecto cuando € uno produce un movimiento o una accion del otro,
sino también cuando tiene e poder de producirlas. Podemos observar que esto es la
fuente de todas las relaciones de interés y deber por los que los hombres se influyen los
unos a los otros en la sociedad y se hallan sometidos a los lazos del gobierno y la
subordinacion. Un sefior es una persona gue por su situacion, gue surge de lafuerza o del
pacto, tiene el poder de dirigir en ciertos respectos las acciones de otra persona que
[lamamos criado. Un juez es un individuo gque en todos los casos en litigio puede fijar por
Su opinion la posesion o propiedad de algo entre miembros de la sociedad. Cuando una
persona posee algun poder no se requiere para ponerlo en accién mas que el gercicio de
la voluntad, y esto se considera, en cada caso, como posible, y, en muchos, como

16



Psikolibro

probable, especialmente en el caso de la autoridad, donde la obediencia del stbdito es un
placer y unaventgja para el superior.

Estos son, por consiguiente, los principios de union o cohesion de nuestras ideas
simples y ocupan en la imaginacion e lugar de la conexion inseparable por las que se
hallan unidas en nuestra memoria. Existe aqui un género de atraccion que, como Se Vera,
posee en e mundo mental efectos tan extraordinarios como en el natural y que se revela
en formas tan numerosas como varias. Sus efectos son en todas partes notables; pero en
cuanto a sus causas, son las mas de las veces desconocidas y deben reducirse a las
cualidades originales de la natural eza humana, que yo no pretendo explicar. Nada es més
preciso para un legitimo filosofo que refrenar el inmoderado deseo de investigar las
causas, y habiendo establecido una doctrina sobre un nimero suficiente de experimentos,
debe contentarse con esto cuando ve que un examen ulterior le llevara a especulaciones
obscuras e inciertas. En este caso, su investigacion estard mucho mejor empleada
examinando |os efectos que indagando |as causas de sus principios.

Entre los efectos de esta union o asociaciéon de ideas no existe ninguno tan notable
como las ideas complegjas, que son los objetos comunes de nuestros pensamientos y
razonamientos y que surgen generalmente de algun principio de unién entre nuestras
ideas simples. Estas ideas complgjas pueden dividirse en relaciones, modos y substancias.
Examinaremos brevemente cada una de éstas en orden y uniremos agunas
consideraciones referentes a nuestras ideas generales y particulares antes que dejemos el
presente asunto, que puede ser considerado como |os elementos de esta filosofia.

Seccion V
Delasrelaciones.

La palabra relacion se usa en dos sentidos muy diferentes el uno del otro. Designa a
veces la cualidad por la cua dos ideas se hallan enlazadas entre si en la imaginacion y
por la que una de €ellas despierta naturalmente la otra, segin se ha explica do, y otras la
circunstancia particular segin la que, aun en la union arbitraria de dos ideas en la
fantasia, consideramos apropiado compararlas. En lenguaje corriente es el primer sentido
en e gue usamos la palabrarelacion, y solamente en filosofia la ampliamos y |la hacemos
significar algin asunto particular de comparacion, sin un principio de enlace. Asi se
concede por los filésofos que la distancia es una verdadera relacion, porque adquirimos
una idea de ella comparando objetos; pero hablando corrientemente decimos que nada
puede estar més distante entre si que tales o tales cosas y que nada puede tener menos
relacion, como s distanciay relacion fuesen incompatibles.

Puede quiza ser estimado como una tarea infinita enumerar las cualidades que hacen
gue los objetos admitan una comparacion y por las que se producen las ideas de la
relacion filosofica; pero si consideramos diligentemente esto, hallaremos que sin ninguna
dificultad pueden ser comprendidas bajo siete titulos generales, que pueden ser
considerados como los origenes de toda rel acion filosofica:

1. Laprimeraeslasemejanza, y ésta es unarelacion sin la que no puede existir relacion
filoséfica aguna, pues ninglin objeto admitira una comparacién mas gque cuando tenga
con otros algun grado de semejanza. Pero aunque la semejanza sea necesaria para toda
relacion filosofica, no se sigue que siempre produzca una conexién o asociacion de idess.

17



Psikolibro

Cuando una cualidad llega a ser muy general y es comin a muchos individuos no lleva al
espiritu directamente a alguno de €ellos, sino que, presentando a una vez un gran nUMero
de éllos, impide, por consiguiente, que laimaginacion se fije en un Unico objeto.

2. Laidentidad puede ser estimada una segunda especie de relacion. Esta relacion la
considero aqui como aplicada en su sentir estricto a los objetos constantes e inmutables,
sin examinar la naturaleza y fundamentacion de la identidad personal, 1o que tendra lugar
mas tarde. De todas estas relaciones, la méas universal es la de identidad, por ser comin a
todo ser cuya existencia tiene alguna duracion.

3. Después de la identidad, las relaciones més universales y comprensivas son las del
espacio y tiempo, que son el origen de un numero infinito de comparaciones, como
distante, contiguo, arriba, abajo, delante, detras, etc.

4. Todos los objetos que admiten cantidad o nimero pueden ser comparados en este
respecto, que es otro origen muy fecundo de relaciones.

5. Cuando dos objetos cualquiera poseen la misma cualidad en comun, los grados en
gue la poseen forman una quinta especie de relacion. Asi, de dos objetos que son pesados,
el uno puede ser méas o menos pesado que €l otro. Dos colores que son del mismo género
pueden ser de diferentes matices, y en este respecto admiten comparacion.

6. La relacion de oposicion puede a primera vista ser considerada como una excepcion
de laregla de que ninguna relacion de cualquier género puede substituir sin algin grado
de semganza. Sin embargo, consideremos que dos ideas no son nunca en si mismas
contrarias, Si se exceptlalas de existenciay no existencia, y que aun éstas son claramente
semejantes, por implicar ambas la idea de un objeto, aunque la dltima excluye el objeto
de todo tiempo y lugar en el que se supone que no existe.

7. Todos los restantes objetos, como e fuego y € agua, e calor y e frio, son solo
considerados contrarios por experiencia 'y por la oposicion de sus causas o efectos, cuya
relacion de causa y efecto es tanto una séptima relacion filosdfica como una relacion
natural. La semeganza implicada en esta relacion se explicald més adelante.
Naturalmente, se esperaria que uniese la diferencia a las otras relaciones; pero yo
considero a ésta méas como una negacion de relacion que como algo real o positivo. La
diferencia es de dos géneros, como opuesta a laidentidad o ala semejanza. La primera se
[lama una diferencia de nimero; la segunda, de género.

Seccion VI
De los modos y substancias.

Preguntaria gustoso a los filésofos que fundan muchos de sus razonamientos sobre la
distincion de substancia y accidente e imaginan que tenemos ideas claras de €elo, s la
idea de substancia se deriva de las impresiones de sensacion o reflexion. Si nos es
procurada por nuestros sentidos, pregunto por cud de €ellos y de qué manera. Si es
percibida por la vista, debe ser un color; s por € oido, un sonido; s por € paladar, un
sabor, y asi sucesivamente sucedera con los otros sentidos. Creo, sin embargo, que nadie
afirmara que la substancia es un color, un sonido 0 un sabor. La idea de substancia debe,
por consecuencia, derivarse de una impresiéon de reflexion si realmente existe. Pero
nuestras impresiones de reflexion se reducen a nuestras pasiones y emociones, ninguna
de las cuales es posible que represente una substancia. No tenemos, por consiguiente, una

18



Psikolibro

idea de la substancia distinta de una coleccién de cualidades particulares, y no nos
referimos a otra cosa cuando hablamos o razonamos acerca de ella

La idea de una substancia, lo mismo que la de un modo, ho es més que una coleccion
de ideas simples que estan unidas por la imaginacién y poseen un nombre particular
asignado a ellas, por el que somos capaces de recordar para nosotros mis mos o 1os otros
esta coleccion; pero la diferencia entre estas ideas consiste en que las cualidades
particulares que forman una substancia se refieren corrientemente a un algo desconocido,
al que se supone son inherentes, o, concediendo que esta ficcion no tiene lugar, se supone
a menos gque se hallan enlazadas estrecha e inseparablemente por las relaciones de
contigliidad y causalidad. El efecto de esto es que siempre que descubrimos que una
nueva cualidad simple tiene la misma conexion con las restantes, la comprendemos
inmediatamente entre ellas, aunque no esté dentro de la primera concepcion de
substancia. Asi, nuestra idea de oro puede, a principio, ser un color amarillo, peso,
maleabilidad, fusibilidad; pero después de descubrir su solubilidad en e agua regia
podemos unir esta cualidad alas otras y suponer que pertenece tanto a la substancia como
S su idea desde un comienzo hubiera sido una parte o componente de ella. El principio de
union, siendo considerado como parte capital de la idea compleja, da entrada a cualquier
cualidad que se presente después y es igualmente comprendida por é como las otras que
Se presentaron primeramente.

Que esto no puede tener lugar en los modos es evidente al considerar su naturaleza. Las
ideas simples, de las cuales los modos estan formados, o representan cualidades que no
estan unidas por continuidad y causalidad, sino que estan dispersas en diferentes sujetos,
0, si se hallan unidas, su principio de union no se considera como €l fundamento de una
idea complgja. La idea de la danza es un gjemplo del primer género, de modos; la de la
belleza, del segundo. La razdn es clara, porque ideas complejas semejantes no pueden
admitir una nuevaidea sin cambiar el nombre que distingue el modo.

Seccion VI
De lasideas abstractas.

Una cuestion muy importante ha sido suscitada con respecto a las ideas abstractas o
generales, es decir, S son generales o particulares en la concepcion que el espiritu tiene
de elas. Un gran filésofo(3) ha combatido la opinién tradicional en este particular y ha
afirmado que todas las ideas generales no son mas que ideas particulares unidas a un
cierto término que les concede una significacion mas extensa y las hace despertar, en
ocasiones, otras ideas individuales que son semejantes a ellas. Como yo considero éste
uno de los descubrimientos méas grandes y més valiosos que han sido hechos en los
ultimos afios en la republica de las letras, intentaré confirmarlo por algunos argumentos
gue espero lo pongan mas alla de toda duda y controversia.

Es evidente que a formar las mas de nuestras ideas generales, si no todas, hacemos
abstraccion de los grados particulares de cantidad y cualidad, y que un objeto no deja de
pertenecer a una especie dada por razon de una pequefia alteracion en su extension,
duracién y otras propiedades. Por consiguiente, puede pensarse gque existe aqui un claro
dilema que decide acerca de la naturaleza de las ideas abstractas, ideas que han
proporcionado tantos asuntos de especulaciéon a los filosofos. La idea abstracta del
hombre representa a los hombres de todos los tamafios y de todas las cuaidades; de lo

19



Psikolibro

gue se concluye no puede hacerlo mas que o representando a la vez todos |os tamafios y
cualidades posibles 0 no representando ninguno. Ahora bien; estimandose como absurdo
defender la primera posicion, por implicar una capacidad infinita del espiritu, se ha
decidido cominmente en favor de la Ultimay se ha supuesto que nuestras ideas abstractas
no representan ningun grado particular de cantidad o cualidad. Sin embargo, haré ver que
esta decision es errOnea, primeramente probando que es totalmente imposible concebir
una cantidad o cualidad sin formarse una nocién precisa de sus grados, y segundo,
mostrando que, aunque la capacidad del espiritu no es infinita, podemos formarnos a la
vez una hocioén de todos los grados posibles de cantidad y cualidad de una manera que,
aunque imperfecta, puede servir al menos para todos los propositos de la reflexion y
conversacion. Comenzando con la primera proposicion de que e espiritu no puede
formarse una nocion de cantidad y cualidad sin formarse una nocion precisa de los grados
de cada una, la probaremos por los tres argumentos siguientes. Primeramente, hemos
observado que todos los objetos diferentes son distinguibles y que todos los objetos
distinguibles son separables por € pensamiento y la imaginacién. Podemos afiadir agui
gue estas proposiciones son igualmente ciertas en su reciproca y que todos los objetos
separables son, pues, distinguibles, y que todos los objetos distinguibles son, por
consiguiente, diferentes. Pues ¢cOmo es posible que podamos separar o que no es
distinguible o distinguir 1o que no es diferente? Por consiguiente, para saber s la
abstraccion implica una separacion necesitamos tan solo considerar y examinar, desde
este punto de vista, s todas las circunstancias de que abstraemos en nuestras ideas
generales son distinguibles y diferentes de las que retenemos como partes esenciales de
las mismas. Es evidente, a primera vista, que la determinada longitud de una linea no es
diferente ni distinguible de la linea misma, ni, en general, el grado preciso de una
cualidad. Por consiguiente, estas ideas son tan poco susceptibles de separacién como de
distincion o diferencia. Se hallan, pues, unidas unas con otras en la concepcion, y laidea
general de una linea, a pesar de todas nuestras abstracciones y refinamientos, tiene,
cuando aparece en el espiritu, un grado preciso de cantidad y cualidad, aunque se puede
hacer que represente otras lineas que poseen diferentes grados de ambas.

Segundo: se confiesa que ningun objeto puede aparecer a los sentidos o, con otras
palabras, que ninguna impresion puede llegar a estar presente al espiritu sin hallarse
determinada en sus grados de cantidad y cualidad. La confusion en que se hallan
envueltas a veces las impresiones procede tan solo de su debilidad e instabilidad y no de
alguna capacidad del espiritu para recibir una impresion que en su existencia real no
posea un grado o relacion determinada. Es esto una contradiccion en los términos 'y aun
implicalamés crasa de | as contradicciones, a saber: que es posible que la misma cosa sea
y no seaa mismo tiempo.

Ahora bien; puesto que todas las ideas se derivan de impresiones y no son mas que
copias y representaciones de €llas, todo 1o que es verdadero de las unas debe reconocerse
como perteneciente a las otras. Las impresiones y las ideas difieren tan sélo por su vigor
y vivacidad. La conclusion precedente no se funda en un grado particular de vivacidad.
No puede, pues, ser afectada por una variacion en este respecto. Una idea es una
impresion méas débil, y como una impresion fuerte debe tener necesariamente una
cualidad y cantidad determinadas, debe suceder |0 mismo con su copia o representante.

20



Psikolibro

Tercero: es un principio generalmente admitido en filosofia que todo en la naturaleza es
individual y que es totalmente absurdo suponer un triangulo realmente existente que no
posea una relacién precisa de lados y angulos. Si esto, por consi guiente, es absurdo en €l
hecho y la redidad, debe serlo también en la idea, pues nada de lo que podemos
formarnos una idea clara y distinta es absurdo o imposible. Formarnos la idea de un
objeto y formarnos una idea simplemente es la misma cosa: la referencia de la idea a
objeto, siendo una denominacién extrafia, de la que en si misma no tiene ni indicacién ni
caracter. Ahora bien; como es imposible formarnos una idea de un objeto que posee
cantidad y cualidad y, sin embargo, no la posee en un grado determinado de ambas, se
sigue que existe una imposibilidad igual para formarnos unaidea que no se hallalimitada
y confinada en estos dos respectos. Las ideas abstractas son, pues, en si mismas
individuales, aunque puedan llegar a ser generales en su representacion. Laimagen en la
mente es solamente la de un objeto particular, aunque su aplicacién, en nuestro
razonamiento, sealamisma que si fuese universal.

Esta aplicacion de las ideas més alla de su natural eza procede de |a reunién de todos sus
grados de cantidad y cualidad de una manera imperfecta, pero que puede servir paralos
propdsitos de la vida, o que constituye la segunda proposicién que yo me propongo
explicar. Cuando hemos hallado una semeanza(4) entre varios objetos y que
frecuentemente se nos presenta, aplicamos € mismo nombre a todos €ellos, cualesquiera
gue sean las diferencias que podamos observar en los grados de su cantidad y cualidad y
todas las demas diferencias que puedan aparecer entre ellos. Después que hemos
adquirido un habito de este género, la audicion de este nombre despierta la idea de uno de
estos objetos y hace que la imaginacién lo conciba con todas sus circunstancias y
proporciones determinadas. Pero como la misma palabra se supone que ha sido aplicada
frecuentemente a otras representaciones particulares, que son diferentes en muchos
respectos de la idea que se halla inmediatamente presente a espiritu, y no siendo la
palabra capaz de despertar |a idea de otras representaciones particulares, toca tan solo al
ama, s se nos permite hablar de este modo, y despierta el habito que hemos adquirido
considerandolas. No estan éstas realmente de hecho presentes a espiritu, pero si
solamente en potencia; no podemos representarnosl as claramente en la imaginacion, pero
somos capaces de considerar facilmente alguna de ellas cuando lo exija un designio o
necesidad presente. La palabra despierta una idea individual y a mismo tiempo un cierto
habito, y este habito produce cualquier otraideaindividual que podemos tener ocasién de
emplear. Sin embargo, como la produccion de todas las ideas a las que el nombre puede
ser aplicado es, en los mas de los casos, imposible, abreviamos este trabagjo por una
consideracion mas parcial y hallamos que no surgen mas que pocos inconvenientes, de
esta simplificacion, en nuestro razonamiento.

Una de las circunstancias mas extraordinarias del presente asunto es que, después que
el espiritu ha producido una idea individual sobre la que razonamos, € habito que la
acompaiia y es despertado por € término general o abstracto sugiere rapidamente otra
idea individual s por casualidad hacemos un razonamiento que no concuerda con
aquélla. Asi, s menciondramos la palabra tridngulo y formasemos la idea de un
equilétero determinado para corresponder a aguélla y afirmésemos después que los tres
angulos de un triangulo son iguales entre si, las otras ideas individuales de un escaleno y
un isésceles, que hemos omitido a principio, se nos presentan inmediatamente y nos
hacen percibir la falsedad de esta proposicion, aunque sea verdadera con relacion a la

21



Psikolibro

idea que hemos formado. Que la mente no sugiere siempre estas ideas cuando es preciso
procede de alguna imperfeccion en sus facultades, y una imperfeccion semejante es
frecuentemente €l origen del falso razonamiento y sofistica. Esto es, principalmente, lo
gue sucede con las ideas que son abstrusas y complejas. En otras ocasiones, € habito es
mas perfecto y caemos raravez en tales errores.

Es mas; el habito es en ocasiones tan perfecto que la misma idea puede unirse a varias
palabras diferentes y puede ser empleada en diferentes razonamientos sin peligro alguno
de error. Asi, laidea de un triangulo equilédtero de una pulgada de altura puede servirnos
para hablar de una figura, de unafigurarectilinea, de una figuraregular, de un tridngulo y
de un tridngulo equilatero. Por consiguiente, todos estos términos van en este caso unidos
con la misma idea; pero como acostumbran a ser aplicados en una mayor o menor
extension, despiertan sus habitos, y por esto llevan a espiritu rgpidamente a observar que
no se ha realizado ninguna conclusion contraria a la idea que usualmente se comprende
bajo ellos.

Antes de que estos habitos hayan llegado a ser totalmente perfectos, quiza el espiritu no
se contente con formarse la idea de una sola realidad individual, sino que puede recorrer
varias distintas, para entender 1o que quiere decir y la extension del complegjo que quiere
expresar por €l término general. Para que podamos determinar el sentido de la palabra
figura debemos recorrer en nuestro espiritu las ideas de circulo, cuadrado, paralelogramo,
triangulo de diferentes lados y proporciones, y no podemos permanecer en una imagen o
idea. Como quiera que esto sea, es cierto que nos formamos la idea de realidades
individuales siempre que usamos un término general, que rara vez 0 nunca agotamos
estas realidades individuales y que las que permanecen por representar son representadas
solamente por medio del hébito por e que las reproducimos cuando alguna ocasion
presente las exige. Esta es, pues, la naturaleza de nuestras ideas abstractas y términos
generales, y de esta manera es como explicamos la precedente paradoja de que algunas
ideas son particulares en su naturaleza y generales en su representacion. Una idea
particular se hace general uniéndose con un término general, esto es, con un término que
por una unién habitual est4 en relacion con otras muchas ideas particulares y las
reproduce en laimaginacion facilmente.

La unica dificultad que queda en este asunto debe referirse a habito que reproduce tan
facilmente toda idea particular que podamos necesitar y es despertado por una palabra o
sonido con el que lo unimos frecuentemente. EI modo mas apropiado, seglin mi opinién,
de dar una explicacion satisfactoria de esta actividad del espiritu es producir otros casos
gue son analogos a €lla y otros principios que facilitan su actuacion. El explicar las
causas Ultimas de nuestras acciones mentales es imposible. Es suficiente que podamos
dar una explicacion satisfactoria de ellas por la experienciay analogia

Primeramente, pues, observo que cuando mencionamos algin nimero grande, por
giemplo, un millar, € espiritu no tiene en genera una idea suya adecuada, sino tan sblo la
capacidad de producir unaideatal por laidea adecuada de las decenas, bagjo las cuales €l
nimero se halla comprendido. Esta imperfeccion, sin embargo, de nuestras ideas no se
experimenta nunca en nuestros razonamientos, que parecen ser un caso paralelo a
presente de las ideas universales.

22



Psikolibro

Segundo: tenemos varios casos de habitos que pueden ser despertados por una sola
palabra, como, por gemplo, cuando una persona que sabe de memoria un fragmento de
un discurso 0 una serie de versos puede recordar e todo, que es incapaz de reproducir,
tan sdlo mediante la primera palabra o expresion con gue comienza.

Tercero: creo que todo e gue examine la situacion de su espiritu a razonar estara de
acuerdo conmigo en que no unimos ideas distintas y completas a cada término que
usamos, y que cuando hablamos de gobierno, iglesia, negociacién, conquista, rara vez
exhibimos en nuestras mentes todas las ideas simples de las que se componen estas ideas
complgjas. Sin embargo, se puede observar que, a pesar de esta imperfeccién, podemos
evitar decir absurdos acerca de estos asuntos y podemos percibir una repugnancia entre
las ideas tanto como s tuviésemos una plena comprension de ellas. Asi, si en lugar de
decir que en la guerra el mas débil recurre siempre a las negociaciones dijésemos que
recurre siempre a la conquista, € habito que hemos adquirido de atribuir ciertas
relaciones a las ideas sigue aun a las palabras y nos hace percibir inmediatamente lo
absurdo de esta proposicion, del mismo modo que una idea particular puede servimos
para razonar con respecto a otras ideas, aungque sean éstas diferentes en varias
circunstancias.

Cuarto: dado que las realidades individuales se agrupan y se colocan bajo un término
general, teniendo en cuenta la semejanza que entre si muestran, esta relacion debe
facilitar su entrada en la imaginaciéon y hacer que sean sugeridas en la ocasion precisa
mas répidamente. De hecho, si consideramos el progreso comin del pensamiento, ya en
lareflexion, ya en la conversacion, hallaremos una razon poderosa para convencernos de
este particular. Nada es mas admirable que la presteza con que la imaginacion despierta
sus ideas y las presenta en el instante preciso en que son necesarias o Utiles. La fantasia
pasa de un extremo a otro del universo, reuniendo las ideas que pertenecen a un asunto.
Podria pensarse que el mundo intelectual de las ideas se hallaba presente a nosotros y que
no haciamos mas que coger las que eran méas apropiadas a nuestro propdsito. Sin
embargo, No es preciso que esté presente ninguna, mas que las ideas que se hallan
reunidas por una especie de facultad méagica en e ama, gue aunque sea siempre mas
perfecta en los grandes genios, y es propiamente o que llamamos genio, resulta
inexplicable paralos més grandes esfuerzos del entendimiento humano.

Quiza estas cuatro reflexiones pueden ayudar a algjar todas las dificultades de la
hipétesis referente a las ideas abstractas que yo he propuesto y que es tan contraria a lo
gue hasta ahora ha prevalecido en filosofia. Pero, a decir verdad, pongo mi mayor
confianza en lo que he probado ya con referencia a la imposibilidad de las ideas
generales, segun e método corriente de explicarlas. Debemos buscar, ciertamente, algun
sistema nuevo en este asunto, y no existe claramente ninguno mas que € que yo he
propuesto. Si las ideas son particulares en su naturaleza y a mismo tiempo finitas en su
numero, sblo por € habito pueden hacerse generales en su representacion y contener un
numero infinito de otras ideas bagjo si.

Antes de que dgje este problema emplearé los mismos principios para explicar la
distincion de razon, de la que se habla tanto y se extiende tan poco en las escuelas. De
este género es la distincion entre figura 'y cuerpo figurado, movimiento y cuerpo movido.
Ladificultad de explicar esta distincion surge del principio antes expuesto: que todas las
ideas que son diferentes son separables; pues se sigue de aqui que, si lafiguraes diferente

23



Psikolibro

del cuerpo, susideas deben ser tan separables como distinguibles, y s no es diferente, sus
ideas no pueden ser ni separables ni distinguibles. ¢Qué se entiende por una distincién de
razon, puesto que no implicadiferencia ni separacion?

Para evitar esta dificultad debemos recurrir a la explicacion precedente de las ideas
abstractas. Es cierto que la mente jamas hubiera sofiado en distinguir ura figura de un
cuerpo figurado no siendo en la realidad ni distinguibles, ni diferentes, ni separables, s
no hubiera observado que aun en esta simplicidad pueden contenerse muchas semejanzas
y relaciones diferentes. Asi, cuando una esfera de marmol blanco se nos presenta,
tenemos sblo la impresion de un color blanco dispuesto en una cierta formay no somos
capaces de separar y distinguir € color de la forma; pero habiendo observado después
una esfera de marmol negra y un cubo de marmol blanco y comparandolos con nuestros
primeros objetos, hallamos dos semejanzas separadas en |0 que parecia primeramente, y
realmente es totalmente inseparable. Después de un poco mas de préctica en este género,
comenzamos a distinguir la figura del color por una distincion de razon; esto es,
consideramos juntamente la figura y e color, pues son, en efecto, la misma cosa e
indistinguibles, pero vistas bajo aspectos diferentes, segin las semeanzas de que son
susceptibles. Cuando consideramos solamente la figura de la esfera de marmol blanco,
nos formamos, en realidad, una idea de la figuray € color, pero tacitamente dirigimos
nuestra vista a su semejanza con la esfera de marmol negro, y del mismo modo, cuando
gueremos considerar solamente su color, dirigimos nuestra vista a su semejanza con el
cubo de marmol blanco. Por este medio acompafiamos nuestras ideas de una especie de
reflexion, de la que el habito nos hace, en gran parte, insensibles. Una persona que desea
considerar la figura de un globo de marmol blanco sin pensar en su color desea una cosa
imposible; pero lo que quiere decir es gque debemos considerar € color y lafigura juntos,
pero tener presente la semejanza con la esfera de marmol negro o con alguna otra esfera
de cualquier otro color o substancia.

Parte Segunda De lasideas del espacioy € tiempo
Seccion Primera
Delainfinita divisibilidad de nuestrasideas del espacioy €l tiempo.

Todo o que tiene un aspecto de paradoja y es contrario a las nociones primeras 'y sin
prejuicios de la humanidad es abrazado frecuentemente con gusto por los filésofos, como
pareciendo mostrar la superioridad de su ciencia, que puede descubrir opiniones tan
remotas de las concepciones vulgares. Por otra parte, algo que no nos es propuesto y
causa sorpresa 'y admiracion produce una satisfaccion tal al espiritu, que nos entregamos
a estas emociones agradables y no nos persuadiremos jamas de que este placer carece de
todo fundamento. De estas disposiciones en los filésofos y sus discipulos surge la
complacencia mutua existente entre, ellos, ya que mientras los primeros proporcionan
una cantidad tal de opiniones extrafias e inexplicables, los Ultimos las creen muy
facilmente. De esta complacencia mutua no puedo dar un gemplo més evidente que € de
la doctrina de la divisibilidad infinita, con cuyo examen comenzaré €l estudio de las ideas
de espacio y tiempo.

Se concede universalmente que la capacidad del espiritu es limitada y que no puede
jamas alcanzar una concepcion plenay adecuada del infinito, y, aunque no se concediese,
esto seria bastante evidente por la més corriente observacion y expe riencia. ES, pues,

24



Psikolibro

claro que todo lo que es capaz de ser dividido a infinito debe constar de un nimero
infinito de partes y que es imposible poner algun limite al nimero de partes sin poner
l[imite a mismo tiempo a la divisién. Apenas se requiere una induccién para concluir de
aqui que laidea que nos formamos de una cualidad finita no es divisible indefinidamente,
Sino que podemos, por distinciones y separaciones apropiadas, reducir esta idea a las
inferiores, que son totalmente ssimples e indivisibles. Al rechazar la capacidad infinita del
espiritu suponemos que puede llegar a un fin en la division de sus ideas y no hay modo
posible de evadir la evidencia de esta conclusion.

Por consiguiente, es cierto que la imaginacion acanza un minimum y puede producir
unaidea de la cual no puede concebir una subdivision y que no puede ser disminuida sin
una destruccion total. Si se me habla de la milésima y diezmilésima parte de un grano de
arena, tengo una idea de estos nUmeros y de sus diferentes relaciones; pero las imégenes
gue yo formo en mi espiritu para representar las cosas mismas no son diferentes entre si
ni inferiores a la de la imagen por la que represento €l grano de arena mismo, que se
supone que es mucho mayor que €ellas. Lo que esta formado de partes es divisible en
ellas, y lo que es divisible o distinguible es separable. Pero sea 1o que fuere lo que
podemos imaginar de la cosa, laidea de un grano de arena no es divisible ni separable en
veinte ideas diferentes, ni mucho menos en mil, diez mil o un nimero infinito.

Sucede lo mismo con las impresiones de los sentidos que con las ideas de la
imaginacion. Poned un punto de tinta sobre un papel, fijad vuestra vista sobre este punto
y retiraos a una distanciatal que al fin lo perdais de vista; es claro que un momento antes
de haberse desvanecido laimagen o impresion era totalmente indivisible. No es por falta
de rayos de luz que impresionen nuestra vista por 1o que las partes pequefias de los
cuerpos distantes no producen una impresion sensible, sino porque se hallan mas ala de
una distancia en la que sus impresiones puedan reducirse a un minimum y son incapaces
de una disminucion interior. Un microscopio o telescopio que las hace visibles no
produce nuevos rayos de luz, sino que extiende tan sélo los que partian de €llas, y por
este medio concede partes a las impresiones que a la vista por si sola aparecen simples 'y
sin partesy las Ileva a un minimum que era antes imperceptible.

De agui podemos deducir el error de la opinidn corriente de que la capacidad del
espiritu se hala limitada por ambos lados y que es imposible para la imaginacion formar
una idea adecuada de lo que va mas alla de un cierto grado, tanto de pequefiez como de
grandeza. Nada puede ser méas pequefio que algunas ideas que nos formamos en la
fantasia e imagenes que aparecen a los sentidos, pues son ideas e imagenes perfectamente
simples e indivisibles. El Unico defecto de nuestros sentidos estéa en que nos dan
imagenes desproporcionadas de las cosas y nos representan como pequeiio y simple lo
gue es reamente grande y compuesto de un numero elevado de partes. No somos
sensibles a este error, sino gque, considerando las impresiones de los objetos pequefios,
gue parecen alos sentidos ser iguales o casi iguales a los otros objetos, y hallando por la
razdn que existen otros objetos mucho méas diminutos, concluimos demasiado de prisa
gue son inferiores a algunaidea de nuestra imaginacion o impresion de nuestros sentidos.
Sin embargo, es cierto que podemos formarnos ideas que no serdn mas grandes que el
mas pequefio &omo de los espiritus animales de un insecto en una milésima de un ardite
y podemos concluir més bien que esta dificultad reside en ampliar nuestras concepciones
tanto como es necesario para formarnos una justa nocién de un ardite o aun de un insecto

25



Psikolibro

mil veces méas pequefio que un ardite; pues para formar una nocion exacta, de estos
animales debemos tener una idea distinta que represente cada parte de ellos, o que, de
acuerdo con €l sistema de la divisibilidad infinita, es totalmente imposible, y segin € de
las partes indivisibles de los aomos, extremamente dificultoso por razon del vasto
nimero y multiplicidad de estas partes.

Seccion 11
Delainfinita divisibilidad del espacioy € tiempo.

Siempre que las ideas son representaciones adecuadas de los objetos, las relaciones,
contradicciones y concordancias de las ideas son totalmente aplicables a los objetos y
podemos observar que esto es el fundamento del conocimiento humano. Nuestras ideas
son representaciones adecuadas de las partes més diminutas de la extensién, y sean las
gue quieran las divisiones o subdivisiones que suponemos para lograr estas partes éstas
no pueden jamés ser inferiores a algunas ideas que nos formamos. La clara consecuencia
de ello es que todo lo que parece imposible y contradictorio por la comparacion de estas
ideas debe ser realmente imposible y contradictorio sin una excusa o evasiva ulterior.

Toda cosa capaz de ser dividida infinitamente contiene un nimero infinito de partes; de
otro modo, la divisidén se detendria en las partes indivisibles, a las que inmediatamente
Ilegariamos. Si, en consecuencia, una extension finita es divisible infinitamente, no podra
ser contradictorio suponer gue una extension finita comprende un nimero infinito de
partes, y, por e contrario, Si €s una contradiccion suponer que una extension finita
contiene un nimero infinito de partes, ninguna extension finita puede ser infinitamente
divisible. Pero de que este ultimo supuesto es absurdo me convenzo a mi mismo por la
consideracion de mis ideas claras. Primeramente considero la mas pequefia idea que
puedo formarme de una parte de la extension, y estando seguro de que no existe nada méas
pequefio que esta idea, concluyo que todo lo que descubro por este medio debe ser una
cualidad real de la extension. Después repito esta idea una, dos, tres veces, etc., y hallo la
idea compleja de extension que surge de esta repeticion: aumentar siempre y hacerse
doble, triple y cuadruple, etc., hasta que, por ultimo, se convierte en una magnitud
considerable mas grande 0 mas peguefia, segun se repita mas o menos la misma idea.
Cuando yo me detengo en la adicion de | as partes, laidea de la extension cesa de aumen-
tar, y cuando prosigo esta adicion a infinito percibo claramente que la extension debe
hacerse también infinita. En total, concluyo que laidea de un nimero infinito de partes es
individualmente la misma idea que la de una extensién infinita y que ninguna extension
finita es capaz de contener un nudmero infinito de partes, y, por consecuencia, que
ninguna extension finita es divisible infinitamente(5).

Puedo afadir otro argumento propuesto por un autor(6) conocido y que me parece muy
poderoso y elegante. Es evidente que la existencia en si misma corresponde tan solo a la
unidad y no es jamas aplicable al nimero méas que en razén de las unidades de que €l
nimero estd compuesto. Veinte hombres pueden considerarse como existentes, pero esto
tan sdlo porque uno, dos, tres, cuatro, etc., existen, y si se niega la existencia de los
ultimos, la de los primeros degja de tener lugar en consecuencia. Por lo tanto, es
totalmente absurdo suponer que un nUMero existe y negar la existencia de las unidades, y
como la existencia es siempre un nimero, segun la opinion corriente de los metafisicos, y
jamas se reduce a una unidad o cantidad indivisible, se sigue que la existencia no puede

26



Psikolibro

exigtir jamés. Es en vano replicar que una cantidad determinada de extension es una
unidad, pero una unidad tal que admite un nimero infinito de fracciones y es inagotable
en sus subdivisiones, pues por la misma regla estos veinte hombres pueden ser
considerados como una unidad. La esfera entera de latierray, es mas, €l universo entero,
pueden ser considerados como una unidad. El término de unidad es meramente una
denominacion ficticia que € espiritu puede aplicar a cualquier cantidad de objetos que
ellaagrupa, y no puede una unidad tal existir més por si sola que lo puede el nimero, por
ser en redlidad un verdadero nimero. La unidad que puede existir por si sola y cuya
existencia es necesaria para la de todo nimero es de otro género y debe ser perfectamente
indivisible e incapaz de reducirse a otra unidad menor.

Todo este razonamiento tiene lugar también con respecto a tiempo, juntamente con un
argumento adicional del que sera conveniente tomar nota. Es una propiedad inseparable
del tiempo, que en cierto modo constituye su esencia, que a cada una de sus partes sucede
otra y que ninguna de ellas, aun contiguas, pueden ser coexistentes. Por la misma razon
gue el afo 1737 no puede coincidir con €l afo presente, 1738, cada momento, debe ser
distinto y posterior 0 antecedente a otro. Es cierto, pues, que e tiempo, tal como existe,
debe hallarse compuesto de momentos indivisibles, pues si en € tiempo no podemos
llegar jamés a fin de la division y s cada momento que sucede a otro no fuera
perfectamente Unico e indivisible, existirian un ndmero infinito de momentos
coexistentes 0 partes del tiempo, 10 que creo se concedera que es una contradiccion
notoria.

La divisibilidad infinita del espacio implica la del tiempo, como es evidente por la
naturaleza del movimiento. Si la Ultima, por consiguiente, es imposible, la primera debe
serlo igualmente.

No dudo que seré concedido facilmente por €l més obstinado defensor de la doctrina de
la divisibilidad infinita que estos argumentos son dificiles y que es imposible dar una
respuesta a ellos que sea perfectamente clara y satisfactoria. Aqui podemos observar que
nada puede ser més absurdo que la costumbre de [lamar una dificultad a lo que pretende
ser una demostracion y tratar por este medio de €ludir su fuerza y evidencia. No sucede
en las demostraciones como en las probabilidades, en las que las dificultades pueden
tener lugar y un argumento puede contrarrestar a otro y disminuir su autoridad. Una
demostracion, si es exacta, no admite ninguna dificultad que se le oponga, y Si no es
exacta, es un mero sofisma y, por consiguiente, no puede ser una dificultad: o es
irresistible o no tiene fuerza alguna. Hablar, pues, de objeciones y réplicas y pesar los
argumentos en una cuestion como ésta es confesar o que la razén humana no es mas que
un juego de palabras o que la persona misma que habla asi no tiene capacidad suficiente
para estos asuntos. Las demostraciones pueden ser dificiles de ser comprendidas a causa
de lo abstracto del asunto, pero no pueden poseer jamas dificultades tales que debiliten su
autoridad una vez que han sido comprendidas.

Es verdad que los mateméticos acostumbran a decir que existen aqui argumentos
igualmente poderosos en favor de cada lado de la cuestion y que la doctrina de los puntos
indivisibles se halla también unida a objeciones irrefutables. Antes de que examine estos
argumentos y objeciones en detalle los consideraré en un cuerpo y trataré de probar de
unavez, por unarazon breve y decisiva, que es totalmente imposible que puedan tener un
fundamento exacto.

27



Psikolibro

Es una maxima establ ecida en metafisica que todo lo que € espiritu concibe claramente
incluye la idea de una existencia posible o, en otras palabras, que nada de lo que
imaginamos es absolutamente imposible. Podemos formarnos la idea de una montafia de
oro y de agui concluir que esta montafia puede existir actualmente. No podemos
formarnos la idea de una montafia sin valle y, por consiguiente, la consideramos como
imposible.

Ahorabien; es cierto que poseemos unaidea de extension, pues de otro modo, ¢por qué
hablariamos y razonariamos acerca de ella? Es igualmente cierto que esta idea, concebida
por la imaginacion, aungque divisible en partes o ideas inferiores, no es divisible
infinitamente ni consta de un ndmero infinito de partes, pues esto excede a la
comprension de nuestras limitadas facultades. Aqui, pues, existe una idea de extension
gue consta de partes o ideas inferiores que son perfectamente indivisibles; asi, pues, esta
idea no implica contradiccién; por consiguiente, es posible que exista realmente la
extension en conformidad con ellay, por tanto, todos los argumentos empleados contra la
posibilidad de los puntos matematicos son meras sutilidades escolasticas inmerecedoras
de nuestra atencion.

Podemos llevar estas consecuencias méas lgjos y concluir que todas las pretendidas
demostraciones en favor de la divisibilidad infinita de la extension son igua mente
sofisticas, pues es cierto que estas demostraciones no pueden ser exactas sin probar la
imposibilidad de los puntos mateméticos, y pretenderlo es un evidente absurdo.

Seccion 111
De otras cualidades de nuestras ideas de espacio y tiempo.

Ningun descubrimiento més feliz pudo ser hecho para decidir de todas las controversias
concernientes a las ideas que el antes mencionado de que las impresiones las preceden
siempre y que toda idea que la imaginacion posee hace su primera aparicién en una
impresion correspondiente. Estas Ultimas percepciones son tan claras y evidentes que no
admiten controversia ninguna, aungue muchas de nuestras ideas sean tan obscuras que es
casl imposible, aun para el espiritu que las forma, decir exactamente cua es su naturaleza
y composiciéon. Apliquemos este principio para descubrir ain méas la naturaleza de
nuestras ideas de espacio y tiempo.

Al abrir mis ojos y dirigirlos a los objetos que me rodean percibo muchos cuerpos
visibles, y a cerrarlos de nuevo y considerar la distancia entre estos cuerpos adquiero la
idea de extensién. Como toda idea se deriva de alguna impresion que le es exactamente
similar, las impresiones similares a esta idea de extension deben ser o sensaciones
derivadas de la vista 0 algunas impresiones internas gue se derivan de estas impresiones.

Nuestras impresiones internas son nuestras pasiones, emociones, deseos y adversiones,
ninguna de las cuales, segun creo, se afirmara que sea el modelo del que se derivalaidea
del espacio. No queda maés, por consiguiente, que los sentidos para producirnos la
impresién original; pero mis sentidos me proporcionan solamente impresiones de puntos
coloreados dispuestos de un cierto modo. Si se dice que la vista es sensible a algo mas,
tan sdlo deseo que se me indique esto; pero si es imposible mostrar algo mas, podemos
concluir con certidumbre que la idea de extensién no es sino una copia de estos puntos
coloreados y de laforma de su aparicion.

28



Psikolibro

Si se supone que en el objeto extenso 0 composicion de puntos coloreados, del cual
hemos obtenido primeramente la idea de extension, los puntos son de color parpura, se
seguira que en cada repeticion de esta idea no sélo colocaremos los puntos en el mismo
orden los unos con respecto a los otros, sino que les atribuiremos también el mismo color
gue Unicamente conocemos. Sin embargo, mas tarde, habiendo experimentado otros
colores, violeta, verde, rojo, blanco, negro y todas las diferentes mezclas de éstos y
habiendo hallado una semejanza en la disposicion de los puntos coloreados de los que
estan compuestos, omitimos las particularidades de color tanto como es posible y
hallamos una idea abstracta basandonos en la disposicion de los puntos o forma de
aparicion en que concuerdan. Es mas. aun cuando la semejanza se transporta més alla de
los objetos de un sentido y se halla que las impresiones del tacto son similares alas de la
vista con respecto ala disposicion de sus partes, no impide esto que surjalaidea abstracta
gue representa a ambos por razon de su semejanza. Todas las ideas abstractas no son mas
gue ideas particulares consideradas en ciertos respectos, pero hallandose unidas a
términos generales, son capaces de representar una vasta variedad y de comprender
objetos que, s bien son semejantes en algunos respectos, son en otros muy diferentes
entre si.

La idea de tiempo, derivandose de la sucesion de nuestras percepciones de cualquier
género, tanto ideas como impresiones y tanto impresiones de reflexion como de
sensacion, nos aporta un giemplo de una idea abstracta que comprende aln una méas
grande variedad que € espacio y que se halla representada en la fantasia por cualquier
idea particular de una determinada cualidad y cantidad.

Del mismo modo que de la disposicion de los objetos visibles y tangibles obtenemos la
idea del espacio, obtenemos la del tiempo de la sucesion de las ideas e impresiones y no
es posible que €l tiempo por si solo aparezca o sea conocido por e espiritu. Un hombre
sumido en € suefio profundo o muy ocupado con un pensamiento es insensible a tiempo,
y seglin que sus percepciones se suceden con una rapidez mas o menos grande, la misma
duracion aparece mas larga 0 mas breve para su imaginacion. Ha sido notado por un gran
filosofo(7) que nuestras percepciones tienen ciertos limites en este particular, que son
fijados por la naturaleza y constitucion original del espiritu, y mas alla de los cuales
ninguna influencia de los objetos externos sobre los sentidos es capaz de acelerar o
retardar nuestro pensamiento. Si se hace girar con rapidez un carbon encendido
presentard a los sentidos la imagen de un circulo de fuego y no parecera que exista
ningun intervalo de tiempo entre sus revoluciones, por la merarazon de que es imposible,
para nuestras percepciones, sucederse con la misma rapidez con que se comunica €l
movimiento a los cuerpos extremos. Siempre que No tenemos percepciones sucesivas, No
poseemos la nocion del tiempo, aunque exista una sucesion real en 1os objetos. De este
fendmeno, 1o mismo que de muchos otros, podemos concluir que el tiempo no puede
hacer su aparicion en € espiritu solo 0 acompafiado de un objeto fijo e inmutable, sino
gue se descubre siempre por alguna sucesiOn perceptible de objetos mudables.

Para confirmar esto, podemos afadir el siguiente argumento, que me parece per-
fectamente decisivo y convincente. Es evidente que e tiempo o duracidon consiste en
partes diferentes, pues de otro modo no podriamos concebir una duracién més larga o
mas breve. ES, pues, evidente que estas partes no son coexistentes, pues la propiedad de
la coexistencia de las partes corresponde a la extension y es lo que las distingue de la

29



Psikolibro

duracién. Ahora bien; como el tiempo se compone de partes gue no son coexistentes, un
objeto inmutable, ya que no produce mas que impresiones coexistentes, no produce nada
gue pueda darnos la idea del tiempo, y por consecuencia esta idea debe derivarse de una
sucesion de objetos mudables, y el tiempo, en su primera aparicion, no puede hallarse
separado de una sucesion tal.

Por consiguiente, habiendo hallado que € tiempo, en su primera aparicion en €
espiritu, va siempre unido con una sucesiéon de objetos mudables y que de otro modo no
podriamos nunca conocerlos, debemos examinar ahora s puede ser concebido, sin
nuestra concepcion, de una sucesion de objetos y s puede formar por si solo una idea
diferente en laimaginacion.

Para saber s los objetos que van unidos en una impresion son separables en la idea
necesitamos tan solo considerar si son diferentes entre si, en cuyo caso es claro que deben
ser concebidos aparte. Todo lo que es diferente es distinguible, y todo lo que es
distinguible puede ser separado de acuerdo con las maximas antes expuestas. Si, por €l
contrario, no son diferentes, no seran distinguibles y no podran separarse. Esto es
precisamente lo que sucede con respecto del tiempo comparado con nuestras
percepciones sucesivas. La idea del tiempo no se deriva de una impresion particular
mezclada con otra y facilmente distinguible de €lla, sino que surge enteramente de la
manera seguin la que aparecen las impresiones a espiritu sin constituir una de ellas. Cinco
notas tocadas en una flauta nos dan la impresion e idea del tiempo, aunque €l tiempo no
sea una sexta impresion que se presente a oido o aalgun otro sentido. No existe, ademés,
una sexta impresion que el espiritu halle por reflexion en si mismo. Estos cinco sonidos,
al hacer su aparicion de este modo particular, no excitan ninguna emocion en el espiritu
ni producen ningun género de afeccion que siendo observada pueda dar lugar a una nueva
idea, pues esto es necesario para producir una nueva idea de reflexion y no puede €
espiritu, recorriendo mil veces sus ideas de sensacion, extraer de ellas una nueva idea
origina a menos que la naturaleza haya forjado sus facultades de tal modo que
experimente que una nueva impresion original surja de una contemplacion de este
género. Pero agui tan sblo se da cuenta de la manera segun la que los diferentes sonidos
hacen su aparicion y que puede después considerar sin tener en cuenta estos sonidos
particulares y puede unir con otros objetos cuaesquiera. Debe tener presente,
ciertamente, las ideas de algunos objetos y no es posible, sin estas ideas, llegar a la
concepcion del tiempo, que, puesto que nNo aparece como una impresion primaria y
distinta, no debe ser manifiestamente mas que diferentes ideas o impresiones u objetos
dispuestos de una cierta manera, esto es, sucediéndose los unos a los otros.

Y a sé que hay algunos gque pretenden que laidea de duracion es aplicable, en un sentido
propio, a los objetos que son totalmente inmutables, y considero que es ésta la opinién
corriente tanto entre los fil6sofos como entre e vulgo. Para convencerse de su falsedad
no necesitamos méas que reflexionar sobre la conclusion precedente de que la idea de
duracion se deriva siempre de una sucesion de objetos mudables y no puede jamas ser
procurada a la mente por nada fijo e inmutable; pues inevitablemente se sigue de aqui
gue, ya que laidea de duracion no puede derivarse de un objeto tal, no puede ser aplicada
a é con alguna propiedad o exactitud y no se puede decir que algo inmutable tiene
duracion. Las ideas representan siempre los objetos o las impresiones de las que se
derivan y no pueden jamas, sin una ficcion, representar otros o ser aplicados a otras.

30



Psikolibro

Consideraremos mas tarde la ficcion por la que aplicamos la idea de tiempo aun alo que
es inmutable, y suponemos comunmente que la duracion es una medida tanto del reposo
como del movimiento.

Existe otro argumento decisivo que establece la doctrina presente, referente a nuestras
ideas de espacio y de tiempo, y que se funda solamente en e simple principio de que
nuestras ideas de ellos se componen de partes que son indivisibles. Este argumento
merece la pena de que se le examine.

Siendo toda idea distinguible también separable, consideremos una de estas ideas
simples e indivisibles de las que esta formada la extension, y separandola de las otras y
considerandola aparte, pronunciemos un juicio sobre su naturalezay cualidades.

Es claro que no es laidea de la extension, pues laidea de la extension consta de partes,
y esta idea, segin lo supuesto, es totalmente simple e indivisible. No es nada, por
consiguiente. Esto es absolutamente imposible, pues como la idea compuesta de
extension, que esreal, estd compuesta de ideas tales, si éstas fuesen algo no existente, una
existencia rea se compondria de no existencias, 1o que es un absurdo. Por lo tanto, debo
preguntar: ¢Qué es nuestraidea de un punto simple e indivisible? No es de maravillar que
mi respuesta aparezca como algo nuevo, pues la cuestion misma casi no ha sido atacada.
Estamos acostumbrados a discutir, con respecto a la naturaleza, de los puntos
mateméati cos, pero raravez con respecto a sus ideas.

Laidea del espacio es procurada a espiritu por dos sentidos. lavistay € tacto, y nada
aparece extenso mas que lo que es visible o tangible. La impresion compuesta que
representa la extension consta de varias impresiones menores que son indivisibles para la
vista o € tacto y que pueden ser llamadas impresiones de &omos o corpuscul os dotados
con color y solidez. Pero esto no es todo. No solo se requiere que estos &omos sean
coloreados y tangibles para que se presenten a nuestros sentidos: es necesario también
gue conservemos laidea de su color o tangibilidad para comprenderlos mediante nuestra
imaginacion. Tan solo laidea de su color o tangibilidad puede hacerlos concebibles para
la imaginacion. Una vez suprimidas las ideas de estas cualidades sensibles, son
totalmente aniquilados para nuestro pensamiento o imaginacion.

Ahora bien; o mismo que son las partes es el todo. Si un punto no se considera como
coloreado o tangible, no nos puede procurar ninguna idea y, por consiguiente, la idea de
la extension, que se compone de las ideas de estos puntos, no podra existir jamas; pero si
la idea de la extension puede existir realmente, como sabemos que existe, sus partes
deben existir también, y para esto deben considerarse coloreadas y tangibles. Por
consiguiente, no poseemos una idea de espacio 0 extensidon mas que cuando la
consideramos como un objeto de nuestra vista o tacto.

El mismo razonamiento probara que los momentos indivisibles del tiempo deben
Ilenarse con alguin objeto real o existencia, cuya sucesion forma la duracién y la hace ser
concebible por lamente.

Seccion IV
Respuesta a las objeciones.

Nuestro sistema, concerniente al espacio y €l tiempo, consta de dos partes que se hallan
intimamente enlazadas entre si. La primera depende de la cadena de este razonamiento:

31



Psikolibro

La capacidad de la mente no es infinita; por consecuencia, la idea de la extension o
duracion consta de un nimero de partes o ideas inferiores, pero en numero finito, y éstas
son simples e indivisibles; es, pues, posible para el espacio y el tiempo existir de acuerdo
con estaidea, y si es posible, es cierto que deben existir actualmente de acuerdo con €lla,
pues su divisibilidad infinita es totalmente imposible y contradictoria.

La otra parte de nuestro sistema es una consecuencia de ésta. Las partes en que lasideas
del espacio y el tiempo se dividen son, por Ultimo, indivisibles, y estas partesindivisibles,
no siendo nada en si mismas, son inconcebibles cuando no se hallan llenas de ago real y
existente. Las ideas del espacio y € tiempo no son, por consiguiente, ideas separadas o
diferentes, sino tan solo & modo o € orden en que los objetos existen, o, en otras
palabras, es imposible concebir un vacio y extensién sin materia o un tiempo en e que no
haya sucesion o cambio en una existencia real. La conexion intima entre las partes de
nuestro sistema es la razén por que examinaremos juntas las objeciones que han sido
presentadas contra ambas, comenzando con las contrarias a la divisibilidad finita de la
extension.

1. Laprimera de estas, objeciones, de que me ocuparé, es mas apropiada para probar la
conexion y dependencia de una parte de otra que para destruir alguna de ellas. Ha sido
sostenido frecuentemente en las escuelas que la extension debe ser divisible al infinito,
porque €l sistema de los puntos mateméticos es absurdo, y que este sistema es absurdo
porque e punto matematico es algo sin existencia, y, por consiguiente, no puede formar
una existencia real por su unién con otros. Esto seria totalmente decisivo si no existiese
un término medio entre la infinita divisibilidad de la materia y la no existencia de los
puntos mateméticos; pero existe evidentemente un término medio, a saber: e conceder
color o solidez a estos puntos, y € absurdo de ambos extremos se ve en la demostracion
de la verdad y realidad de este término medio. El sistema de los puntos fisicos, que es
otro término medio, es demasiado absurdo para necesitar de una refutacion. Una
extension real, del género que se supone ser un punto fisico, no puede jamés existir sin
partes diferentes entre si, y siempre gque los objetos son diferentes son distinguibles y
separabl es por laimaginacion.

2. La segunda objecion se deriva de la necesidad de la penetracion s la extension
consistiese en puntos matematicos. Un domo simple e indivisible que toca a otro debe
necesariamente penetrarlo, pues es imposible que pueda tocarle en sus partes externas,
dado e supuesto de su simplicidad perfecta que excluye toda parte. Por consiguiente,
debe tocarle intimamente y en su esencia total secundum se, tota, et totaliter, que es la
verdadera definicion de la penetracion. Pero la penetracion es imposible; por
consecuencia, los puntos mateméticos son igualmente imposibles.

Respondo a esta objecion substituyendo una idea exacta de la penetracion. Supdngase
gue dos cuerpos no teniendo un espacio vacio dentro de su circunferencia se aproximan el
uno al otro y se unen de manera tal que € cuerpo resultante de su unién no es mas
extenso que uno de ellos, esto es lo que debemos entender cuando hablamos de
penetracion; pero es evidente que esta penetracion no es mas que € aniquilamiento de
uno de los cuerpos y la conservacion del otro sin hallarse en situacion de poder distinguir
en particular cudl es & conservado y cud es el aniquilado. Antes de su contacto tenemos
la idea de dos cuerpos, después tenemos tan solo la idea de uno. Es imposible para la

32



Psikolibro

mente mantener una nocién de diferencia entre dos cuerpos de la misma naturaleza
existiendo en el mismo lugar y tiempo.

Tomando, pues, la penetracion en este sentido, a saber: en e del aniquilamiento de un
cuerpo por su contacto con otro, pregunto si alguien ve la necesidad que un punto
coloreado o tangible sea aniquilado por la aproximacion de otro coloreado o tangible.
¢No se percibirg, evidentemente, por el contrario, que de la unidn de estos puntos resulta
un objeto que es compuesto y divisible y que puede ser dividido en partes, cada una de
las cuales conserva su existencia, diferente y separada, no obstante su contiglidad con
otras? Ayudemos a la fantasia imaginando que estos puntos son de diferentes colores y de
los mas apropiados para evitar su union y confusion. Un punto azul y un punto verde
pueden, seguramente, hallarse contiguos sin ninguna penetracion o aniquilacion; pues s
no pudiese ser asi, ¢qué sucederia con ellos? ¢Cua seria aniquilado, el rojo o el azul? O
S estos colores se fundiesen en uno, ¢qué nuevo color producirian por su union?

Lo que da capitalmente origen a estas objeciones y a mismo tiempo hace tan dificil
darles una respuesta satisfactoria es la debilidad e inestabilidad natural de nuestra
imaginacion y nuestros sentidos cuando se dirigen a tales objetos diminutos. Péngase una
mancha de tinta sobre un pedazo de papel y retirese a una distancia tal que la mancha
Ilegue a ser totalmente invisible; se halara que, a volver a aproximarlo, la mancha se
hace visible sOlo en pequefios intervalos primeramente, que después se hace visible
siempre, que después aun adquiere mayor intensidad en su coloracion sin aumentar de
tamanio, y que cuando ha aumentado hasta un grado en que se halla realmente extensa es
dificil para la imaginacion deshacerla en sus partes componentes a causa del desagrado
gue halla en la concepciéon de un objeto tan diminuto como es un punto Unico. Esta
debilidad influye, en los més de nuestros razonamientos, acerca del presente asunto y
hace cas imposible responder de una manera inteligible y en expresiones adecuadas
muchas cuestiones que pueden surgir referentes aellos.

3. Existen muchas objeciones sacadas de |as mateméticas contralaindivisibilidad de las
partes de la extension, aungue a primera vista estas ciencias parecen mas bien favorables
a esta doctrina, y S es contraria a sus demostraciones es perfecta mente compatible con
sus definiciones. Mi presente tarea debe ser defender las definiciones y refutar las
demostraciones.

Una superficie se define como siendo larga y ancha sin poseer profundidad; una linea,
como larga sin ancho y profundidad; un punto, como lo que no tiene ni longitud, ni ancho
ni profundidad. Es evidente que esto es perfectamente ininteligible, partiendo de otro
supuesto gue no sea la composicion de la extension por puntos o d&omos subdivisibles.
¢COmo de otra manera podria existir algo sin longitud, latitud, profundidad?

Dos diferentes respuestas encuentro gue se han dado a este argumento, pero ninguna de
ellas es, a mi ver, satisfactoria. La primera es que los objetos de la geometria, cuyas
superficies, lineas y puntos, cuyas proporciones y posiciones se examinan, son meras
ideas del espiritu, y no sélo no existen, sino que no pueden existir jamas en la natural eza.
No existen porque ninguno puede pretender trazar una linea o hacer una superficie que
concuerde enteramente, con la definicion, y no pueden existir porque podemos presentar
demostraciones, partiendo de estas ideas, para probar que son imposibles.

33



Psikolibro

Sin embargo, ¢puede imaginarse algo més absurdo y contradictorio que este ra
zonamiento? Todo lo que puede ser concebido por una idea clara y distinta implica
necesariamente la posibilidad de existencia, y quien pretenda probar la imposibilidad de
su existencia por un argumento derivado de la idea clara afirma en realidad que no
tenemos una idea clara de ello porque tenemos una idea clara. Es en vano buscar una
contradiccion en algo que se concibe distintamente por el espiritu. Si implicase una
contradiccién, seriaimposible que pudiese ser jamés concebido.

No existe, pues, termino medio entre la concesion, por 10 menos, de la posibilidad de
los puntos indivisibles y la negacion de sus ideas, y sobre este Ultimo principio se basala
respuesta al precedente argumento. Se ha pretendido(8) que, aungue es imposible
concebir la longitud sin alguna latitud, sin embargo, por una abstraccién, sin separacion,
podemos considerar la una sin tener en cuenta la otra, del mismo modo que pensamos la
longitud del camino entre dos ciudades omitiendo su ancho. Lalongitud es inseparable de
la latitud, tanto en la naturaleza como en nuestros espiritus; pero no excluye una
consideracion parcia y una distincién de razén, del modo que antes hemos explicado.

Al refutar esta respuesta no insistiré sobre e argumento que ya he explicado de un
modo suficiente, a saber: que si fuese imposible para el espiritu [legar a un minimum para
sus ideas, su capacidad deberia ser infinita, para comprender €l infinito nimero de partes
de las que se compondria su idea de extension. Trataré de hallar nuevos absurdos en este
razonamiento.

Una superficie limita un solido, una linea limita una superficie, un punto limita una
linea; yo afirmo que s las ideas de punto, linea o superficie no fueran indivisibles seria
imposible que concibiésemos estas limitaciones, pues S sSupusiésemos gue eran
infinitamente divisibles y que la fantasia trataba de fijarlas en la idea de la superficie,
linea o punto, inmediatamente hallaria ésta que la idea se deshacia en partes, y
apoderandose de estas Ultimas partes perderia su dominio por una nuevadivision, y asi en
infinito, sin posibilidad alguna de llegar a una Ultima idea. EI nUmero de fracciones no la
Ilevaria mas cerca de la Ultima division que la primera idea que se ha formado. Toda
particula escapa de nuevo por una nueva division, del mismo modo que e mercurio
cuando intentamos cogerlo con la mano. Pero como de hecho debe existir algo que
termine la idea de toda cantidad finita, y como esta idea terminal no puede constar de
partes o ideas inferiores -de otro modo seria la Ultima de sus partes la que terminaba la
idea, y asi sucesivamente- es esto una prueba clara de que las ideas de superficies, lineas
y puntos no admiten ninguna division, a saber: las de las superficies en profundidad, las
delaslineas en latitud y profundidad y las de los puntos en una division cual quiera.

L os escol asticos fueron tan sensibles ala fuerza de este argumento que algunos de ellos
mantuvieron que la naturaleza habia mezclado entre las particulas de la materia, que son
divisibles al infinito, un cierto nUmero de puntos matematicos para dar una terminacion a
los cuerpos, y otros evitaban la fuerza de este razonamiento por un cumulo de
cavilaciones y distinciones ininteligibles. Ambos adversarios concedian igualmente la
victoria. El que se oculta a si mismo confiesa la superioridad evidente de su enemigo
tanto como el que entrega honradamente sus armas.

Asi, aparece que las definiciones de los mateméticos destruyen las pretendidas
demostraciones y que s tenemos ]a idea de puntos, lineas y, superficies indivisibles,



Psikolibro

segun la definicidn, su existencia es ciertamente posible; pero que si no tenemos una idea
semejante es imposible que podamos concebir la limitacion de alguna figura, concepcion
sin lague no es posible una demostracién geométrica.

Voy mas lgjos y afirmo que ninguna de estas demostraciones puede tener suficiente
peso para establecer un principio tal como el de lainfinitadivisibilidad, y esto porgue con
respecto a semejantes objetos diminutos no existen propiamente demos traciones,
hallandose construidos sobre ideas que no son exactas y maximas que no son
precisamente verdaderas. Cuando la geometria decida algo concerniente a las
proporciones de cantidad no debemos exigir la méxima precision y exactitud. Ninguna de
sus pruebas se extiende tan lgos; toma sus dimensiones y proporciones de las figuras con
precision, pero toscamente y con alguna libertad. Sus errores jamas son considerables y
no se equivocaria de ninglin modo si o aspirase a una perfeccion absoluta tal.

Yo pregunto a los matematicos qué entienden al decir que una linea o superficie es
igual a otra 0 mayor o menor que otra. Haced que alguno de €ellos responda, sea
cualquiera la secta a que pertenezca, y mantenga la composicion de la extension por
puntos indivisibles o por cantidades divisibles a infinito; la respuesta lo embarazara en
ambos casos.

Hay pocos mateméticos que defiendan la hipotesis de los puntos indivisibles, y éstos
tienen la respuesta més fécil y exacta para la presente cuestion. Necesitan tan solo
replicar que las lineas o superficies son iguales cuando € nimero de puntos de cada una
esigual a de laotra, y que como la proporcién de los nimeros varia, varia también la
proporcion de las lineas y las superficies. Pero aunque esta respuesta es tan precisa como
manifiesta, puedo afirmar gque su criterio de igualdad es completamente inutil y que jaméas
determinamos por una comparacion tal que los objetos sean iguales o desiguales con
respecto 10s unos de los otros, pues como |os puntos que entran en la composicion de una
linea o superficie, ya se perciban por lavista o €l tacto, son tan diminutos y se confunden
tanto los unos con |os otros gque es totalmente imposible para el espiritu contar su nimero,
una numeracion tal jamas nos aportara un criterio para que podamos juzgar de las
proporciones. Nadie sera capaz de determinar, por una exacta enumeracion, que una
pulgada tiene cinco puntos mas que un pie 0 un pie cinco Menos que un codo, 0 una
medida mayor, por cuya razén rara vez 0 nunca consideramos esto como € criterio de
igualdad o desigualdad.

Igualmente es imposible a los que imaginan que la extension es divisible a infinito
hacer uso de esta respuesta o fijar la igualdad de una linea o superficie por la
enumeracion de sus partes componentes, pues dado gque, segiin su hipétesis, tanto la mas
pegueiia como la més grande figura contiene un nimero infinito de partes, y dado que los
numeros infinitos, propiamente hablando, no pueden ser iguales 0 mayores |os unos con
respecto de los otros, la igualdad o desigualdad de una porcion del espacio no puede
jamas depender de una relacién del nimero de sus partes. Es cierto, puede decirse, que la
desigualdad de un codo y de una yarda consiste en los diferentes nimeros de pies de los
cuales estdn compuestos, y la de un pie y una yarda, en €l nimero de pulgadas; pero
como la cantidad que Ilamamos una pulgada en la una se supone igual ala que [lamamos
una pulgada en laotray esimposible para € espiritu hallar estaigualdad, procediendo en
el infinito con esta referencia a cantidades inferiores, es evidente que, por ultimo,
debemos fijar algun criterio de igualdad diferente de la enumeracion de las partes.

35



Psikolibro

Hay algunos que pretenden (9) que laigualdad se define mejor por la congruenciay que
dos figuras son iguales cuando colocando la una sobre la otra todas sus partes se
corresponden y tocan entre si. Para juzgar de esta definicién consideremos que, puesto
gue la igualdad es una relacion, no es, propiamente hablando, una propiedad de las
figuras mismas, sino que surge meramente por la comparacion que el espiritu hace entre
ellas. Si consiste, por consiguiente, en esta aplicacion y contacto mutuo de las partes,
imaginario, debemos a menos tener una distinta nocién de estas partes y debemos
concebir su contacto. Ahora bien; es claro que, segin esta concepcion, deberiamos
recorrer estas partes hasta las mas pequefias que puedan ser concebidas, puesto que €l
contacto de partes grandes jamés hariaiguales alas figuras; pero las partes mas diminutas
gue podemos concebir son los puntos matematicos y, por consecuencia, el criterio de
igualdad es el mismo que hemos derivado de la igualdad del nimero de puntos que ya
determinamos, que era exacto, pero inutil. Por consiguiente, debemos buscar en alguna
otra parte, la solucion de las dificultades presentes.

Existen muchos fil6sofos que rehlsan indicar un criterio de igualdad, pero afirman que
es suficiente presentar dos objetos que son iguales para darnos una idea precisa de su
relacion. Todas las definiciones, dicen, son infecundas sin la percepcion de objetos tales,
y cuando percibimos objetos tales no necesitamos ninguna definicion. Estoy enteramente
de acuerdo con este razonamiento y afirmo que la Unica nocién util de igualdad o
desigualdad se deriva de la apariencia total y de la comparacion de los objetos
particulares.

Es evidente que la vista, 0 mas bien el espiritu, es capaz frecuentemente de determinar
de un golpe las proporciones de los cuerpos y declararlos iguales, 0 mas grandes o
pequerios |os unos con respecto de 1os otros, sin examinar o comparar € nimero de sus
partes diminutas. Juicios tales no solo son corrientes, sino también en muchos casos
infaliblesy ciertos. Cuando se presentan lamedida de unayarday lade un pie, el espiritu
no pone ya en cuestion mas que la primera es més larga que la segunda que puede dudar
de los principios que son més claros y evidentes.

Existen, pues, tres relaciones que el espiritu distingue en la aparicion general de los
objetos y que designa por los nombres de mas grande, mas pequefio e igual. Sin embargo,
aungue sus decisiones con respecto a estas relaciones sean a veces infalibles, no lo son
siempre y no se hallan nuestros juicios de este género més exentos de duda y error que
los referentes a otro asunto. Corregimos frecuentemente nuestra opinion por larevision y
reflexion y declaramos que son igual es objetos que a primera vista habian sido estimados
desiguales, y estimamos un objeto menor aunque antes nos habia parecido mayor que
otro. No es ésta la Unica correccion a que se hallan sometidos estos juicios de nuestros
sentidos, sino que frecuentemente descubrimos nuestro error por una yuxtaposicion de los
objetos o cuando es impracticable por e uso de alguna medida comun e invariable que,
aplicandose sucesivamente a cada uno, nos informa de sus diferentes relaciones. Aun esta
correccion es susceptible de una nueva correccion y de diferentes grados de exactitud,
segun la naturaleza del instrumento por e que medimos los cuerpos y € cuidado que
ponemos en la comparacion.

Cuando € espiritu, pues, esta acostumbrado a estos juicios y a sus correcciones y halla
gue la misma relacion que hace que dos figuras tengan para la vista la apariencia que
[lamamaos igualdad hace que se correspondan la una a la otra 'y a una medida comin con

36



Psikolibro

la que son comparadas, nos formamos una nocion mixta de la igualdad derivada a la vez
de los métodos interminados y estrictos de comparacion. Pero no nos contentamos con
esto, pues una solida razén nos convence de que existen cuerpos que son mucho mas
diminutos que los que aparecen a nuestros sentidos, y como una falsa razén nos
persuadiria de que existen cuerpos infinitamente més diminutos, percibimos claramente
gue nNo poseemos ningun instrumento o arte para medir que nos pueda asegurar contra
nuestro error e incertidumbre. Nos damos cuenta de que la adicién o substraccion de una
de estas partes diminutas no es discernible ni en la apariencia ni en la medida, y como
imaginamos gue dos figuras que eran iguales antes no pueden ser iguales después de esta
substraccion o adicidn, suponemos imaginariamente algun criterio de igualdad por € que
las apariencias y medidas son corregidas exactamente y |as figuras reducidas enteramente
a esta relacion. El criterio es claramente imaginario, pues como la verdadera idea de
igualdad es la de una apariencia tal corregida por yuxtaposicion o medida comin, la
nocion de una correccion ulterior a la que podemos hacer por tener instrumentos y arte
para ello es una mera ficcion del espiritu y tan indtil como incomprensible. Pero aungue
este criterio sea solamente imaginario, la ficcion, sin embargo, es muy natural y no hay
nada més natural para el espiritu que proceder de este modo en una accién aun después
gue la razdn que la determind a comenzarla ha cesado. Esto aparece de un modo muy
notable con respecto al tiempo en e que, aunque es evidente que no tenemos un método
exacto para determinar las relaciones de las partes ni aun tan exacto como en la
extension, sin embargo, las varias correcciones de nuestras medidas y sus diferentes
grados de exactitud nos han dado una nocion obscura e implicita de unaigualdad perfecta
y total. Sucede lo mismo con otros muchos asuntos. Un musico, hallando que su oido se
hace cada dia més delicado y corrigiéndose a si mismo con la reflexion y atencién,
procede con el mismo acto del espiritu, aun cuando el asunto no lo permite, y abriga la
idea de una tercera y una octava perfecta sin ser capaz de decir de donde deriva este
criterio. Un pintor se formala mismaficcion con respecto alos colores; un mecanico, con
respecto al movimiento. Para el uno, luz y sombra; parael otro, rapidez y lentitud parecen
ser capaces de una comparacion exacta e igualdad rigurosa més alla de los juicios de los
sentidos.

Podemos aplicar el mismo razonamiento a las lineas curvas y rectas. Nada es més
manifiesto para los sentidos que la distincion entre linearectay curva, y no existen ideas
gue podamos formarnos mas facilmente que las de estos objetos. Sin embargo, a pesar de
gue podamos formarnos tan facilmente estas ideas, es imposible dar una definicion de
ellas que fije sus limites precisos. Cuando, trazamos lineas sobre un papel o una
superficie continua existe un cierto orden, segun el cua las lineas pasan de un punto a
otro de modo que pueden producir laimpresion total de unalinea curva, o recta; pero este
orden es totalmente desconocido y no es observado més que la apariencia unitaria. Asi,
aun basandonos en €l sistema de los puntos indivisibles, podemos tan sdlo formarnos una
nocién remota de algun criterio desconocido para estos objetos. Basandonos en la nocion
de la infinita divisibilidad no podemos ir tan lgos, sino que nos hallamos reducidos
meramente a la apariencia general como regla por la que determinamos que las lineas son
curvas o rectas. Aunque no podemos dar una definicion perfecta de estas lineas ni
producir un método exacto para distinguir las unas de las otras, esto no nos impide, sin
embargo, corregir la primera apariencia por una consideracion méas exacta y por la
comparacion con alguna regla de cuya exactitud tenemos una mayor seguridad mediante

37



Psikolibro

repetidos ensayos. Partiendo de estas correcciones y progresando con la misma accion del
espiritu, aun cuando su razdn no existe, nos formamos la idea independiente de un
criterio perfecto de estas figuras, sin ser capaces de explicarlo o0 comprenderlo.

Es cierto que los mateméticos pretenden dar una definicion exacta de la linea recta
cuando dicen que lalinea recta es la distancia mas corta entre dos puntos; pero, en primer
lugar, observo gue esto es més propiamente el descubrimiento de una de las propiedades
de lalinearecta que una definicién de lalinea recta. Pues pregunto que si a mencionar la
linea recta no se piensa inmediatamente en una tal aparicion particular y si solo por
accidente, ¢no se considera esta propiedad? Una linea recta puede comprenderse por si
sola; pero esta definicion es ininteligible sin una comparacién con otras lineas que
concebimos ser mas extensas. En la vida corriente est4 establecido como una maxima que
el camino mas derecho es el mas corto, |o que seria tan absurdo como decir que el camino
mas corto es el mas corto si nuestra idea de linea recta no fuera diferente del camino més
corto entre dos puntos.

Segundo: repito lo que ya he establecido, a saber: que no tenemos unaidea precisade la
igualdad o desigualdad de mas corto 0 mas largo que de la linea recta o curva, y, por
consecuencia, que o uno jamas puede proporcionarnos un criterio perfecto para lo otro.
Unaidea exacta jamés puede construirse sobre otras tan inconexas e indeterminadas.

La idea de una superficie plana es tan poco susceptible de un criterio preciso como la
de linearecta, y no tenemos mas medios para distinguir una superficie de este género que
su apariencia general. En vano los matematicos representan una superficie plana como
producida por e movimiento de una linea recta. Se objetara en seguida que nuestra idea
de superficie es tan independiente de este modo de formar una superficie como nuestra
idea de la elipse |0 es de la de un cono; que laidea de una linea recta no es mas precisa
gue la de una superficie plana; gue una linea recta puede moverse irregularmente y por
este medio formar una figura muy diferente de un plano, y que, por consiguiente,
debemos suponer que se; mueve alo largo de dos lineas paralelas entre si y en e mismo
plano, lo que es una descripcidon que explica una cosa por si mismay se mueve en un
circulo.

Resulta, pues, que las ideas que son més esenciales a la geometria, a saber: las de
igualdad y desigualdad de linea recta y superficie plana, se halan muy lgos de ser
exactas y determinadas segun nuestro modo comun de concebirlas. No solamente somos
incapaces de decir, si @ caso es dudoso, cuando figuras particulares son iguales, cuando
una linea es recta y cuando una superficie es plana, sino que no podemos formarnos una
idea de larelacién o de estas figuras que sea firme o invariable. Apelamos a juicio débil
y falible que pronunciamos acerca de la apariencia de |os objetos y lo corregimos por un
compas 0 una medida corriente, y si unimos el supuesto de una correccion ulterior, ésta
es de un género tal que resultaindtil o imaginaria. En vano recurriremos a topico comun
y emplearemos el supuesto de una divinidad cuya omnipotencia pueda capacitarla para
formar una figura geométrica perfecta y trazar una linea recta sin ninguna curva o
inflexién. Como €l dltimo criterio de estas figuras no se deriva mas que de los sentidos y
la imaginacion, es absurdo hablar de una perfeccion més alla de lo que estas facultades
pueden juzgar, pues la verdadera perfeccion de algo consiste en su conformidad con su
criterio.

38



Psikolibro

Ahora bien; ya que estas ideas son tan inconexas e inciertas, preguntaria gustoso a los
mateméaticos qué seguridad infalible tienen, no solo de las mas complicadas y obscuras de
su ciencia, sino también de |los principios méas vulgares y corrientes. Por jemplo: ¢Como
pueden probarme gque dos lineas rectas no tienen un segmento comun, o que esimposible
trazar mas de una linea recta entre dos puntos? Si me dijesen que estas opiniones son
manifiestamente absurdas y que repugnan a nuestras ideas claras, responderia que no
negaré que cuando dos lineas se inclinan la una sobre la otra formando un angulo
perceptible, es absurdo imaginar que tienen un segmento comun; pero S SUPONEMos que
estas dos lineas se aproximan a razén de una pulgada cada veinte leguas, no encuentro
absurdo alguno en afirmar que después de su contacto se conviertan en una; pues yo
ruego se me diga por qué regla o criterio se juzga cuando se afirma que la linea en que he
supuesto que se funden no puede formar una linea recta con las dos que forman un angulo
tan peguefio entre ellas. Se debe poseer, seguramente, una idea de la linea recta con la
gue esta linea no concuerda. Se entiende, por consiguiente, gue no toma sus puntos en el
mismo orden y segun la misma regla que es peculiar y esencial alalinearecta. Si asi es,
diré que, aparte de que a juzgar de este modo se concede que la extension esta compues-
ta de puntos indivisibles (lo que es quiza més de |o que se pretende), no es éste € criterio
segun el que se forma laidea de unalinearecta, y que, si lo fuese, no existe una firmeza
tal en nuestros sentidos e imaginacion que pueda determinar cuando este orden se halla
mantenido o violado. El modelo original de unalinea recta no es en realidad mas que una
cierta apariencia general, y es evidente que las lineas rectas deben ser obligadas a
coincidir unas con otras y a corresponder con su modelo, aunque sean corregidas por
todos |os medios practicables o imaginables.

Sea el que quiera €l lado hacia donde los mateméticos dirijan sus miradas, encuentran
siempre este dilema. Si juzgan de la igualdad o de alguna otra relacion mediante el
criterio exacto y preciso, a saber: la enumeracion de las partes diminutas e indivisibles,
emplean un criterio que es indtil en la préctica y que establece la indivisibilidad de la
extension que tratan de rechazar. Si emplean, como es corriente, € criterio inexacto
derivado de la comparacién de objetos partiendo de su apariencia general, corregida por
la medida y yuxtaposicion, sus primeros principios, aunque ciertos e infalibles, son
demasiado rudimentarios para proporcionar una inferencia tan sutil como la que
comunmente obtienen de ellos. Los primeros principios se basan en laimaginacion y los
sentidos; la conclusion, por lo tanto, no puede ir jamas mas alla de estas facultades y
mucho menos en contra.

Esto nos debe abrir un poco los 0jos y permitirnos ver que ninguna demostracion
geométrica en favor de la infinita divisibilidad de la extension puede tener tanta fuerza
como naturalmente atribuimos a todo argumento que se basa en pretensiones tan
magnificas. Al mismo tiempo podemos enterarnos de la razon de por qué la geometria
fracasa en su evidencia con respecto a este punto particular, mientras que todos sus
deméas razonamientos adquieren nuestro pleno asentimiento y aprobacion. De hecho
parece mas importante dar la razon de esta excepcion que mostrar que debemos
realmente hacer esta excepcion y considerar todos los argumentos en favor de lainfinita
divisibilidad como totalmente sofisticos; pues es evidente que, como ninguna idea de
cantidad es infinitamente divisible, no puede imaginarse mayor absurdo que intentar
probar que la cantidad misma admite una divisiéon tal y demostrar esto por medio de las
ideas gque son totalmente opuestas en este particular. Y como este absurdo es patente en si

39



Psikolibro

mismo, no existe ningin argumento que no esta fundado sobre é que no vaya
acompariado de un nuevo absurdo y que no envuel va una contradiccion evidente.

Puedo dar como gemplo de estos argumentos en favor de la divisibilidad infinita los
gue se derivan del punto de contacto. Sé que no existe matemético alguno que no rechace
gue se le juzgue por las figuras que traza sobre €l papel, siendo éstas, como nos dice,
esguemas sueltos y sirviendo solo para sugerir con mayor facilidad ciertas ideas que son
la verdadera fundamentacion de nuestro razonamiento. Me satisfago con esto y quiero
basarme, en la controversia, meramente sobre estas ideas. Pido, por consiguiente, a
nuestro matemético que se forme tan exactamente como le sea posible las ideas de un
circulo y de una linea recta, y después le preguntaré s a concebir su contacto puede
imaginarlo como tocandose en un punto matematico, 0 S €S hecesario pensar que
coinciden en algun espacio. Cualquiera que sea la respuesta que €elija va a dar a iguales
dificultades. Si afirma que trazando estas figuras en su imaginacion puede imaginar gue
Se tocan en un punto Unico, concede la posibilidad de estaideay, por consecuencia, de la
cosa. Si dice que en su concepcion del contacto de estas lineas debe hacerlas coincidir,
reconoce por esto la falacia de las demostraciones geomeétricas cuando se llevan mas alla
de un cierto grado de pequefiez, pues es cierto que é posee una demostracién contra la
coincidenciadel circulo y lalinearecta o, en otras palabras, que puede probar unaidea, a
saber, la de coincidencia, por la incompatibilidad con otras dos ideas, a saber, las del
circulo y la linea recta, aunque a mismo tiempo reconoce que estas ideas son
inseparabl es.

Seccion V
Continuacién del mismo asunto.

Si la segunda parte de mi sistema es verdadera, a saber: que la idea del espacio o
extension no es més que la idea de los puntos visibles y tangibles, distribuidos en un
cierto orden, se sigue que no podemos formarnos idea de un vacio 0 espacio en que no
hay nada visible o tangible. Esto da lugar a tres objeciones que debo examinar
juntamente, porque la respuesta que daré a una de ellas es una consecuencia de que haré
uso paralasotras.

Primeramente, puede ser dicho que los hombres han discutido durante varias épocas
con respecto a un vacio y a un pleno, sin ser capaces de lograr para este problema una
solucion final, y que los filésofos aun hoy dia piensan tener la libertad de inclinarse de un
lado o de otro, seglin los guia su fantasia. Pero cualquiera que sea e fundamento que
pueda existir para la discusion referente a las cosas mismas, puede pretenderse que la
misma discusion es decisiva con respecto a la idea y que es imposible que los hombres
puedan razonar durante tanto tiempo acerca de un vacio y refutarlo o defenderlo sin tener
una nocion de lo que refutan o defienden.

Segundo: s este argumento no es admitido, la realidad, o a menos la posibilidad de la
idea de un vacio puede ser probada por € siguiente razonamiento: Toda idea que es
posible es una consecuencia necesaria e infalible de otras que son posibles. Ahora bien;
aungue concedemos que € mundo es en e presente un pleno, podemos imaginarlo
privado de movimiento, y esta idea se concedera que es ciertamente posible. También
debe ser concedido como posible concebir la aniquilacion de alguna parte de la materia
por la omnipotencia de la divinidad, mientras que otra parte sigue existiendo, pues como

40



Psikolibro

toda idea que es distinguible es separable por la imaginacion, y como toda idea que es
separable por la imaginacion puede ser concebida como existiendo separadamente, es
evidente que la existencia de una particula de materia no implica la existencia de otra méas
gue una figura cuadrada en un cuerpo implica una figura cuadrada en otro cuaquiera.
Confirmado esto, me pregunto qué resulta para la concurrencia de estas dos ideas
posibles de reposo y aniquilacion y qué debemos concebir que sigue a la aniquilacion de
todo €l aire y materia sutil en una habitacion, suponiendo que las paredes permanecen las
mismas sin un movimiento o alteracion. Hay algunos metafisicos que responden que,
puesto que la materia y la extensién son lo mismo, la aniquilacion de la una implica
necesariamente la de la otra, y que no existiendo distancia entre los muros del cuarto, se
tocaran los unos con los otros de la misma manera que mis manos tocan el papel que se
halla inmediatamente delante de mi. Pero aungue esta respuesta rea muy corriente, yo
desafio alos metafisicos a que conciban la materia segun su hipétesis o imaginen € suelo
y €l techo con todos los lados opuestos del cuarto tocandose los unos con los otros
mientras que contindian en reposo y mantienen la misma posicion; pues ¢como pueden las
dos paredes gue van de Sur a Norte tocarse entre si, mientras que tocan los lados opuestos
de las paredes que van de Este a Oeste? Y ¢cdémo pueden encontrarse €l suelo y el techo
mientras que estan separados por |os cuatro muros gque estan en posicion contraria? Si se
cambia su posicion, se supone su movimiento. Si se concibe algo entre ellos, se supone
una nueva creacion. Sin embargo, considerando estrictamente las dos ideas de reposo y
aniquilamiento, es evidente que laidea que resulta de ellas no es ladel contacto de partes,
sino algo distinto, que se deduce que eslaidea del vacio.

La tercera objecion va alin mas lgjos, y no solo afirma que laidea de un vacio esreal y
posible, sino también necesaria e inevitable. Esta afirmacion se funda en e movimiento
gue observamos en |os cuerpos y que se dice seria imposible e inconcebible sin € vacio
en el que los cuerpos deben moverse para hacerse camino los unos a los otros. No debo
extenderme sobre esta objecion, porque principa mente corresponde a la filosofia natural
gue se hallafuera de nuestra esfera presente.

Para responder a estas objeciones debemos penetrar muy profundamente en el asunto y
considerar la naturaleza y origen de varias ideas, a fin de que no discutamos sin darnos
cuenta perfectamente del tema de la controversia Es evidente que la idea de la
obscuridad no es una idea positiva, Siho meramente una negacion de la luz o, mas
propiamente hablando, de los objetos coloreados y visibles. Un hombre que disfrute de su
vista no obtiene ninguna otra percepcion, a dirigir sus 0jos en todos sentidos cuando la
luz falta enteramente, que la que le es comin con un ciego de nacimiento, y es cierto que
un ciego tal no tiene ni laidea de laluz ni la de la obscuridad. Consecuencia de esto es
gue no obtenemos la impresion de la extension sin materia por la mera supresién de
objetos sensibles y que laideala obscuridad total no puede ser idénticaaladel vacio.

Supdngase de nuevo que un hombre se halla mantenido en €l airey llevado a través de
él suavemente por alguna fuerza invisible; es evidente que no es sensible a ninguna cosa
y jamas percibira la idea de la extension, ni de hecho ninguna idea, por su movimiento
invariable. Aun suponiendo que mueve sus miembros de aca y ala, no puede esto
sugerirle dicha idea. Siente en este caso una cierta sensacion o impresion, cuyas partes
son sucesivas, y puede darle laidea del tiempo, pero no puede ser dispuesta, ciertamente,
de una maneratal que despierte necesariamente laidea del espacio o extension.

41



Psikolibro

Asi, pues, si resulta que la obscuridad y movimiento, con la supresion total de todo lo
visible y tangible, no puede darnos jamas la idea de la extension sin materia o0 de un
vacio, se presenta la cuestion inmediata si puede sugerir esta idea cuando se combina con
algo visible o tangible.

Se concede corrientemente por los fil6sofos que todos los cuerpos que aparecen a la
vista aparecen como pintados sobre una superficie plana y que sus diferentes grados de
lgjania, con respecto a nosotros, se descubren mas por larazén que por nuestros sentidos.
Cuando tengo mi mano ante mi y separe mis dedos, éstos se hallan perfectamente
separados por € color azul del firmamento como podrian serlo por un objeto visible que
colocase entre ellos. Por consiguiente, para saber si |a vista puede despertar la impresion
e idea de un vacio, debemos suponer que en la total obscuridad existiran cuerpos
luminosos cuya luz, a estarnos presente, descubre tan solo estos cuerpos sin darnos la
impresién de objetos que |os rodean.

Debemos formar un supuesto paralelo referente a los objetos de nuestro tacto. No es
apropiado suponer una supresion total de todos |os objetos tangibles; debemos conceder
gue algo se percibe por €l tacto, y después de un intervalo o movimiento de la mano o de
otro érgano de la sensacion, otro objeto del tacto viene a encontrarse, y al abandonar éste,
otro, y asi sucesivamente del modo que nos plazca. La cuestion es si estos interval os nos
proporcionan laidea de la extension sin cuerpos.

Comenzando con € primer caso, es evidente que solo cuando dos cuerpos luminosos
aparecen a la vista podemos percibir si se hallan unidos o separados, si estan separados
por una distancia mayor o menor, y si esta distancia varia, podemos percibir su aumento
y disminucién que acompafia a movimiento de los cuerpos. Sin embargo, como la
distancia no es en este caso algo coloreado o visible, puede pensarse que existe aqui un
vacio 0 extension pura, no sblo inteligible para e espiritu, sino manifiesta para los
sentidos.

Este es nuestro modo natural y més corriente de pensar, pero que aprenderemos a
corregir por una pequefia reflexion. Podemos observar que, cuando dos cuerpos se
presentan donde existia primeramente una obscuridad completa, e Unico cambio que
puede descubrirse es la apariencia de estos dos objetos y que todo o deméas continta
como antes. una negacion total de laluz y de todos los objetos coloreados o visibles. No
es esto solo cierto de lo que puede decirse que se halla remoto a estos cuerpos, sino
también de la distancia misma que se hala interpuesta entre ellos, que no es més que
obscuridad 0 negacién de la luz sin partes, sin composicion, invariable e indivisible.
Ahora bien; ya que esta distancia no produce una percepcién diferente de la que un ciego
puede obtener de sus 0jos 0 de la que poseemos en la noche mas obscura, debe participar
de las mismas propiedades, y como la ceguera y la obscuridad no nos proporcionan ideas
de la extension, es imposible que la distancia obscura e indistinguible entre dos cuerpos
pueda producir esta idea.

La unica diferencia entre la obscuridad absoluta y la apariencia de dos objetos
luminosos, mas o menos visibles, consiste, como he dicho, en los objetos mismos y en la
manera como afectan a nuestros sentidos. Los angulos que los rayos de luz provenientes
de ellos forman entre si, el movimiento que es requerido en |os 0jos para pasar del uno al
otro y las diferentes partes del 6rgano que son afectadas por ellos producen tan solo las

42



Psikolibro

percepciones por las que podemos juzgar de la distancia. Como estas percepciones son
simples eindivisibles, no pueden darnos jamés laidea de la extension.

Podemos ilustrar esto considerando € sentido del tacto y la distancia o intervalo
imaginario interpuesto entre objetos tangibles o sélidos. Supongo dos casos, a saber: €l de
un hombre suspendido en el aire y moviendo sus miembros de aqui alléa sin tropezar con
nada tangible y el de un hombre que, tocando algo tangible, o degja y después de un
movimiento que é experimenta percibe otro objeto tangible. Yo me pregunto en qué
consiste la diferencia entre estos dos casos. Nadie sentira un escrdpulo en afirmar que
consiste meramente en la percepcion de estos objetos y que la sensacion que surge del
movimiento es, en los dos casos, la misma, y como esta sensacion no es capaz de
sugerirnos una idea de extension cuando no va acompasada de alguna otra percepcién, no
puede procurarnos tampoco esta idea cuando va combinada con las impresiones de los
objetos tangibles, ya que lamezcla no produce alteracion en ela.

Aungue el movimiento y la obscuridad ni por si ni acompariados de objetos visibles y
tangibles producen la idea de un vacio o extension sin materia, son, sin embargo, las
causas de por qué imaginamos falsamente podernos formar una idea semejante, pues
existe una estrecha relacion entre este movimiento y obscuridad y una extension real o
composicion de objetos visibles o tangibles.

Primeramente, podemos observar que dos objetos visibles que aparecen en medio de la
obscuridad total afectan alos sentidos; de la misma manera forman el mismo angulo por
los rayos que provienen de aquéllos e impresionan la vista del mismo modo que s la
distancia entre ellos se hallase |lena de objetos visibles que nos diesen una verdadera idea
de la extension. La sensaciéon de movimiento es igualmente la misma cuando no existe
nada tangible interpuesto entre los dos cuerpos que cuando tocamos un cuerpo
compuesto, cuyas diferentes partes se hallan situadas |as unas detrés de las otras.

Segundo: hallamos por experiencia que dos cuerpos que se hallan colocados de manera
gue impresionan los sentidos del mismo modo que otros dos gue tienen una extensiéon de
objetos visibles interpuestos entre ellos son capaces de admitir la mis ma extension sin un
impulso sensible o penetracion y sin cambio alguno del angulo bajo e cual aparecen a
nuestros sentidos. De igual modo, cuando existe un objeto que no podemos tocar después
de otro sin un intervalo y la percepcion de la sensacion que Ilamamos movimiento en
nuestra mano u 6rgano de la sensacion, la experiencia nos muestra que es posible que el
mismo objeto pueda ser sentido con la misma sensacion de movimiento, acompafiado de
una impresion interpuesta de un objeto solido y tangible que acompafia a la sensacion.
Esto es, en otras palabras. una distancia invisible e intangible puede convertirse en una
visible y tangible sin ningn cambio en los objetos distantes.

Tercero: podemos observar, como otra relacion entre estos dos géneros de distancia,
gue tienen casi los mismos efectos sobre todo fendmeno natural. Pues como todas las
cualidades, como calor, frio, luz, atraccion, etc., disminuyen en proporcion de la
distancia, se observa una diferencia muy pequefia entre que la distancia sea conocida por
objetos compuestos y sensibles y sea conocida por el modo en que dos objetos distantes
afectan alos sentidos.

Aqui, pues, hay tres relaciones entre esta distancia que sugiere laidea de la extension y
la gque no se halla llena con objetos coloreados o solidos. Los objetos distantes afectan a

43



Psikolibro

los sentidos del mismo modo, ya estén separados por una distan cia u otra; la segunda
especie de distancia se halla que es capaz de admitir la primera, y ambas disminuyen
iguamente la fuerza de toda cualidad.

Estas relaciones entre los dos géneros de distancia nos proporcionaran una razén fécil
de por qué se las ha tomado tan frecuentemente la una por la otra y de por qué
imaginamos que tenemos unaidea de extension sin laidea de un objeto, ya sea de lavista
o del tacto. Pues podemos establecer como una maxima general en esta ciencia de la
naturaleza humana que siempre que existe una intima relacion entre dos ideas €l espiritu
€S muy propenso a equivocarse y a tomar en todos sus discursos y razonamientos la una
por la otra. Este fendmeno ocurre en tantas ocasiones y es de una consecuencia tal, que
no puedo por menos de detenerme un momento para examinar sus causas. Estableceré de
antemano tan solo que debemos distinguir exactamente entre el fendmeno mismo y las
causas que le asignaremos, y no debemos imaginar por la incertidumbre de las Ultimas
gue el primero es también incierto. El fendmeno puede ser real aunque mi explicacion sea
quimeérica. La falsedad de la una no es la consecuencia de la de la otra, aunque a mismo
tiempo podemos observar que es muy natural para nosotros sacar una consecuenciatal; lo
gue es un gjemplo evidente del mismo principio que intento explicar.

Cuando he admitido las relaciones de semejanza, contiglidad y causalidad como
principios de unién de las ideas, sin examinar sus causas hice esto, mas siguiendo mi
primera maxima de que en ultimo término debemos contentarnos con la experiencia que
por falta de alguna causa especiosa y plausible que pudiera haber aplicado a este asunto.
Hubiera sido facil hacer una diseccion imaginaria del cerebro y mostrar por qué en
nuestra concepcion de una idea los espiritus animal es recorren todas las huellas contiguas
y hacen surgir las otras ideas relacionadas con ellas. Pero aunque haya descuidado la
ventagja que pudiese haber sacado de este topico para explicar las relaciones de las ideas,
temo tener que recurrir a él aqui para explicar |os errores que surgen de esta relacion. Por
consiguiente, observaré que, como la mente se halla dotada de la facultad de despertar la
idea que le place, siempre que remite los espiritus a la region del cerebro en la que esta
idea esta colocada, 10s espiritus despiertan siempre esta idea cuando corren precisamente
por las propias huellas y agitan la célula que corresponde a la idea. Mas como su
movimiento es rara vez directo y se inclina, naturamente, a un lado u otro, los espiritus
animales van a dar por esta razon a las huellas contiguas y presentan otras ideas
relacionadas en lugar de la que € espiritu deseaba considerar en un principio. No somos
siempre sensibles a este cambio, sino que, continuando en la misma direccién del pensar,
hacemos uso de la idea relacionada que se nos presenta y la empleamos en nuestro
razonamiento como si fuese la misma que exigiamos primero. Esta es la causa de muchos
errores y sofismas en filosofia, como se imaginar4 naturalmente y como seria fécil
mostrar si fuese ocasion aqui.

De las tres relaciones arriba mencionadas, |a de semejanza es la fuente mas abundante
de error, y de hecho existen pocas equivocaciones en nuestro razonamiento que no tomen
su origen de ella. Las ideas semegjantes no solo se hallan relacionadas entre si, sino que
las acciones del espiritu que empleamos en su consideracion son tan poco diferentes que
no somos capaces de distinguirlas. Esta Ultima circunstancia es de gran importancia, y
podemos observar en general gque siempre que las acciones del espiritu para formar dos
ideas sor las mismas o parecidas nos hallamos inclinados a confundir estas ideas y a



Psikolibro

tomar las unas por las otras. De esto veremos muchos casos en €l curso de este tratado.
Sin embargo, aunque la semeganza sea la relacion que produce mas facilmente
eguivocaciones en las ideas, las otras, de causalidad y contigtidad, pueden concurrir a
producir el mismo influjo. Podemos presentar las figuras de los poetas y oradores como
pruebas suficientes de esto si en los asuntos de metafisica fuera tan usual como lo es
razonable tomar argumentos de esta esfera; pero temiendo que los metafisicos no estimen
esto digno de su categoria, sacaré una prueba de una observacién que puede ser hecha en
los més de sus propios discursos, a saber: que es usual entre los hombres usar palabras en
lugar deideas y hablar en lugar de pensar en su razonamiento. Usamos pal abras en lugar
de ideas, porque se hallan cominmente tan estrechamente enlazadas que el espiritu con
facilidad toma las unas por las otras. Y esto es igualmente la razén de por qué ponemos la
idea de una distancia que no se considera visible o tangible en lugar de la extension, que
Nno es mas gque una composicion de puntos visibles o tangibles dispuestos en un cierto
orden. A producir esta equivocacion concurren las dos relaciones de causalidad y
semejanza. El hallar que la primera especie de distancia puede convertirse en la segunda
es en este respecto un género de causalidad, y la semejanza en su manera de afectar a los
sentidos y disminuir toda cualidad formalarelacion de semejanza.

Después de este razonamiento y explicacion de mis principios me hallo preparado para
responder atodas las objeciones que han sido hechas, ya derivadas de la metafisica, ya de
la mecanica. Las disputas frecuentes concernientes al vacio o ex tension sin materia no
prueban la realidad de laidea en torno de la cual gira la discusion, no habiendo cosa mas
corriente que ver a los hombres engafiarse en este respecto, especialmente cuando por
medio de una estrecha relacion se presenta otra idea que puede dar lugar a su error.

Podemos dar casi la misma respuesta a la segunda objecion derivada de la union de las
ideas de reposo y aniquilamiento. Cuando todo ha sido aniquilado en la habitacién y las
paredes contindan inmaviles, la habitacion debe ser concebida de la misma manera que
cuando € aire que la llena no es un objeto de los sentidos. Este aniquilamiento
proporciona a la vista la distancia ficticia que se descubre por las diferentes partes del
organo que son afectadas y por los grados de luz y sombra, y a tacto, aguello que
consiste en una sensacion de movimiento en la mano o en otro miembro del cuerpo. En
vano buscaremos algo més. De cualquier lado que consideremos este asunto, hallaremos
gue éstas son las Unicas impresiones que un objeto puede producir después de su supuesto
aniquilamiento, y ya se ha hecho notar que las impresiones no pueden dar origen mas que
aideas que se les asemejan.

Puesto que un cuerpo interpuesto entre otros dos puede suponerse que es aniquilado sin
producir un cambio en los que se hallan a cada lado de él, se concibe facilmente que
puede ser creado de nuevo y producir una ateracion igualmente insignificante. Ahora
bien; e movimiento de un cuerpo tiene e mismo efecto que su creacion. Los cuerpos
distantes no son mas afectados en un caso gque en otro. Esto basta para convencer nuestra
imaginacion y probar que no existe repugnancia a este movimiento. Despueés, la
experiencia interviene para persuadirnos de que dos cuerpos situados de la manera antes
descrita tienen realmente la capacidad de recibir cuerpos entre ellos y de que no existe
obstéculo parala conversion de la distanciainvisible e intangible en la distancia visible y
tangible. Tan natural como esta conversion pueda parecer, no podemos estar seguros de
gue es practicable antes de que tengamos experienciade ella.

45



Psikolibro

Asi, me parece que he respondido a las tres objeciones antes mencionadas, aunque al
mismo tiempo me doy cuenta de que pocos se satisfardn con estas respuestas, sino que
propondran inmediatamente nuevas objeciones y dificultades. Se me dira, probablemente,
gue mi razonamiento no se ocupa de la materia real y que explico solamente el modo
como los objetos afectan a los sentidos, sin tratar de dar razon de su naturaleza y
operaciones reales. Aunque no haya nada visible o tangible interpuesto entre dos cuerpos,
hallamos por experiencia que los cuerpos pueden ser colocados del mismo modo con
respecto a nuestravistay que se requiere el mismo movimiento de la mano para pasar del
uno a otro que s se hallasen separados por algo visible y tangible. Esta distancia
invisible e intangible se halla también por experiencia que posee la capacidad de admitir
cuerpos o de hacerse visible y tangible. He aqui |a totalidad de mi sistema, y en ninguna
parte de é he tratado de explicar las causas que separan |0s cuerpos de esta- maneray les
conceden la capacidad de admitir otros entre ellos sin un impulso o penetracion.

Respondo a esta objecidn declarandome culpable y confesando que mi intencién no fue
jamas penetrar en la naturaleza de los cuerpos o0 explicar las causas secretas de sus
actividades; pues, ademas de que esto no pertenece a mi proposito presente, temo mucho
gue sea una empresa que vaya més ala del alcance del entendimiento humano y que
nosotros no podamos jamas pretender conocer otra cosa méas que las propiedades externas
de éstas que se presentan a los sentidos. En cuanto a los que intentan algo mas, diré que
no puedo aprobar su ambicion mientras no vea, en algun caso por |0 menos, que han
logrado un éxito. En el presente me contento con conocer perfectamente la manera segun
la que los objetos afectan mis sentidos y sus conexiones reciprocas, en tanto que la
experiencia me informa acerca de ello. Esto es suficiente para la conducta de la vida, y
esto también basta para mi filosofia, que pretende tan solo, explicar la naturaleza y causas
de nuestras percepciones o impresiones e ideas (10).

Concluiré este asunto relativo a la extension con una paradoja que se explicara
facilmente por € razonamiento que precede. Esta paradoja es que Si se quiere conceder a
la distancia invisible e intangible, o, en otras palabras, a la capacidad de llegar a ser una
distancia visible y tangible, el nombre de vacio la extension y la materia son o mismo y
sin embargo existe un vacio. Si no se quiere concederle este nombre, el movimiento es
posible en un espacio pleno sin un impulso, en infinito, sin volver en un circulo y sin
penetracion. De cualquier modo que podamos expresarnos, debemos siempre confesar
gue no poseemos una idea de la extension real sin llenarla de objetos sensibles y concebir
sus partes como visibles o tangibles.

En cuanto a la doctrina de que e tiempo no es sino e modo segin e que existen los
objetos reales, podemos observar que se halla sometida a las mismas objeciones que la
doctrina similar referente a la extension. Si es una prueba suficiente de que tengamos la
idea de un vacio e que discutimos y razonamos acerca de €lla, debemos por la misma
razon tener laidea de tiempo sin una existencia mudable, pues no hay asunto de discusion
mas frecuente y comuan. Pero que no tenemos realmente esta idea es cierto. ¢Pues de
dénde puede derivarse? ¢Surge de una impresion de sensacion o reflexién? Pongamosla
claramente ante nosotros para que podamos conocer su naturaleza y cualidades; pero s
no se puede poner claramente una impresion tal, es que se ha cometido un error cuando
Se imagina que se posee esta idea.

46



Psikolibro

Sin embargo, aungue sea imposible mostrar laimpresion de la que se deriva la idea del
tiempo sin una existencia mudable, podemos facilmente poner de relieve las apariencias
gue hacen imaginarnos que tenemos esta idea. Podemos observar gque existe una continua
sucesion de percepciones en nuestro espiritu; asi que la idea del tiempo hallandosenos
siempre presente cuando consideramos un objeto fijo a las cinco y consideramos €l
mismo objeto a las seis, nos inclinamos a aplicar esta idea del mismo modo que si cada
momento fuese distinguido por una posicion diferente o una alteraciéon del objeto. La
primera y segunda apariciones del objeto, por ser comparadas con la sucesion de nuestras
percepciones, parecen iguamente cambiadas que s e objeto hubiese cambiado
realmente. A esto puede afiadirse que la experiencia nos muestra que e objeto era
susceptible de un nimero tal de transformaciones entre estas dos apariciones, del mismo
modo que también la duracién inmutable, 0 mas bien ficticia, tiene el mismo efecto sobre
toda cualidad, por aumentarla o disminuirla, que la sucesion, que es manifiesta para los
sentidos. Por estas tres relaciones nos inclinamos a confundir nuestras ideas y a imaginar
gue podemos formar laidea de un tiempo y duracion sin cambio alguno o sucesion.

Seccion VI
De lasideas de existencia y de existencia externa.

No estara fuera de lugar, antes de dejar este asunto, explicar las ideas de existenciay de
existencia externa, que, 1o mismo que las ideas del espacio y e tiempo, tienen sus
dificultades. Por este medio estaremos mejor preparados para € examen del
conocimiento y probabilidad s entendemos perfectamente todas las ideas particulares que
entran en nuestro razonamiento.

No hay impresion ni idea de cualquier género de la que tengamos conciencia o
memoria que no se conciba como existente, y es evidente que de esta conciencia se deriva
lamaés perfectaideay seguridad del ser. Partiendo de agui, podemos presen tar un dilema,
el més claro y concluyente que puede imaginarse, a saber: que ya que jamas recordamos
unaidea o impresion sin atribuirle existencia, laidea de existencia o debe ser derivada de
una impresion distinta unida con cada percepcion u objeto de nuestro pensamiento, o
debe ser lamismaidea que laidea de la percepcion u objeto.

Del mismo, modo que este dilema es una consecuencia evidente del principio de que
toda idea surge de unaimpresion similar, no es dudosa la decision entre las proposiciones
del dilema. Tan lgjos se halla de existir una impresion distinta que acomparie a cada
impresiéon y a cada idea, que yo no podria pensar que existen dos impresiones distintas
gue estan unidas inseparablemente. Aunque ciertas sensaciones puedan estar a veces
unidas hallamos rapidamente que admiten una separacion y pueden presentarse
separadas. Asi, aunque cada impresion o idea que recordamos sea considerada como
existente, laidea de la existencia no se deriva de unaimpresion particular.

La idea de la existencia, pues, es lo mismo que la idea que concebimos siendo
existente. El reflexionar sobre algo ssmplemente y e reflexionar sobre algo como
existente no son cosas diferentes. Esta idea, cuando va unida con laidea de un objeto, no
constituye una adicién para é. Todo lo que concebimos lo concebimos como existente.
Toda idea que nos plazca formarnos es laidea de un ser, y laidea de un ser es toda idea
gue nos plazcaformarnos.

47



Psikolibro

Quien se oponga a esto debe necesariamente indicar la impresion diferente de la que la
idea o0 entidad se deriva y debe probar que esta impresion es inseparable de cada
percepcion que creemos existente. Sin vacilar, podemos concluir que esto esimposible.

Nuestro razonamiento precedente (11), referente a la distincion de las ideas sin una
diferenciareal, no nos servird agui de ayuda alguna. Este género de distincion se fundaen
las diferentes semejanzas que una misma idea simple puede tener con varias ideas
diferentes; pero ningln objeto puede presentarse que se asemeje con algun otro objeto
con respecto de su existencia y diferente de los otros en e mismo particular, pues todo
objeto que se presenta debe necesariamente ser existente.

Un razonamiento andlogo explicara la idea de la existencia externa. Podemos observar
gue se concede universalmente por los fil6sofos y es, ademas, manifiesto por si mismo,
gue nada se halla siempre realmente presente al espiritu mas gque sus percepciones o
impresiones e ideas, y que los objetos externos nos son conocidos tan sélo por las
percepciones que ellos ocasionan. Odiar, amar, pensar, tocar, ver, no son, en conjunto,
mas que percibir.

Ahorabien; ya que nada se halla siempre presente al espiritu mas que |as percepciones,
y ya que todas las ideas se derivan de algo que se ha hallado antes presente a él, se sigue
gue es imposible para nosotros concebir o formarnos una idea de algo especificamente
diferente de las ideas e impresiones. Fijemos nuestra atencion sobre nosotros mismos
tanto como nos sea posible; dejemos caminar nuestra imaginacion hasta los cielos o hasta
los ultimos limites del universo: jamas daremos un paso mas alé de nosotros mismos ni
jamas concebiremos un género de existencia mas que estas percepciones que han
aparecido en esta estrecha esfera. Este es € universo de la imaginaciéon y no poseemos
mas ideas que las que alli se han producido.

Lo més lgjos que podemos ir hacia la concepcidn de los objetos externos, cuando se los
supone especificamente diferentes de nuestras percepciones, es formarnos una idea
relativa de ellos sin pretender comprender los objetos con que se relacionan.
Generamente hablando, no debemos suponerlos especificamente diferentes, sino
solamente atribuirles diferentes relaciones, conexiones y duraciones. Pero de esto
hablaremos con maés detalle mas adelante (12).

Parte Tercera

Del conocimiento y la probabilidad

Seccion Primera

Del conocimiento.

Existen siete géneros diferentes de relaciones filosoficas (13), a saber: semeanza,
identidad, relaciones de tiempo y lugar, relacion de cantidad o nimero, grados en alguna
cualidad, oposicion y causalidad. Estas relaciones pueden dividirse en dos clases:. las que
dependen enteramente de las ideas que comparamos entre si y las que pueden cambiar sin
cambio alguno en las ideas. Por la idea de un triangulo descubrimos la relacion de

igualdad que sus tres angul os tienen con dos rectos, y esta relacion es invariable, mientras
gue nuestra idea permanece la misma. Por € contrario, las relaciones de contiglidad y

48



Psikolibro

distancia entre dos objetos pueden cambiarse meramente por una alteraciéon de su lugar
sin cambio alguno de los objetos mismos o de sus ideas, y € lugar depende de muchos
accidentes diferentes que no pueden ser previstos por € espiritu. Lo mismo sucede con la
identidad y la causalidad. Dos objetos, aungue semejantes en absoluto y aun apareciendo
en e mismo lugar en tiempos diferentes, pueden ser diferentes numéricamente, y como la
fuerza por la gque un objeto produce otro no puede jamas descubrirse meramente por su
idea, es evidente que causa y efecto son relaciones de las que nos informamos por la
experiencia 'y no por el razonamiento o reflexion abstracta. No existe ningun fenédmeno
particular, aun e més simple, que pueda ser explicado por las cualidades de los objetos
tal como se nos aparecen 0 que pueda ser previsto sin la ayuda de nuestra memoria y
experiencia.

Resulta, por consiguiente, que de estas siete relaciones filosoficas quedan solo cuatro
gue, dependiendo Unicamente de las ideas, pueden ser objetos del conocimiento y
certidumbre. Estas cuatro son: semejanza, oposicion, grados en la cualidad y relaciones
de la cantidad o nimero. Tres de estas relaciones pueden descubrirse a primera vista y
corresponden mas propiamente al dominio de la intuicion que a de la demostracion.
Cuando un objeto se asemeja a otro la semejanza se revelara ya en un principio alavista
0 més bien a nuestro espiritu y rara vez requerira un segundo examen. El caso es €
mismo en la oposicion y en los grados de cualidad. Nadie puede dudar de que la
existenciay no existencia se destruyen entre si y que son completamente incompatibles y
contrarias, y aunque sea imposible juzgar exactamente de los grados de una cualidad,
como color, sabor, calor, frio, cuando la diferencia entre ellos es muy pequefia, es, sin
embargo, facil decidir que una de ellas es superior o inferior a la otra cuando su
diferencia es considerable. Apreciamos siempre esta diferencia a primera vista, sin
necesidad de ninguna investigacion o razonamiento.

Podemos proceder de |la misma manera a determinar las relaciones de cantidad o
nimero y podemos de una ojeada observar |a superioridad o inferioridad entre nimeros y
figuras, especialmente cuando la diferencia es muy grande y notable. En cuanto a la
igualdad o proporcion exacta, podemos tan solo conjeturarla partiendo de una
consideracion particular, excepto en muy pocos nimeros 0 en porciones de extension
muy limitadas que se comprenden en un instante y en las que percibimos laimposibilidad
de caer en un error considerable. En los demas casos debemos establecer |as relaciones
con algunalibertad o proceder de una manera mas artificiosa.

He hecho observar ya que la geometria o el arte por el que fijamos las relaciones de las
figuras, aunque supera con mucho en universalidad y exactitud a los juicios imprecisos de
los sentidos y la imaginacion, no logra jamas, sin embargo, una per fecta precision y
exactitud. Sus primeros principios se obtienen también de la apariencia general de los
objetos, y esta apariencia no puede aportarnos seguridad alguna s observamos la
prodigiosa pequefiez de que la naturaleza es susceptible. Nuestras ideas parecen dar una
perfecta seguridad de que dos lineas rectas no pueden tener un segmento comun; pero si
consideramos estas ideas hallaremos que suponen siempre una inclinacion sensible de
dos lineas y que cuando el angulo que forman es extremamente pequefio NO Poseemos un
criterio tan preciso de linea recta que nos asegure de la verdad de esta proposicion.
Sucede lo mismo con las més de las decisiones primarias de las mateméticas.

49



Psikolibro

Por consiguiente, solo quedan el dgebray la aritmética como las Unicas ciencias en las
gue podemos elevar e encadenamiento del razonamiento a un elevado grado de
complicacion y mantener, sin embargo, una perfecta exactitud y certidumbre. Poseemos
un criterio preciso por el cual juzgamos de laigualdad y relacion de los nimeros, y segun
corresponden o no a este criterio determinamos sus relaciones sin posibilidad de error.
Cuando dos numeros se combinan de modo que € uno tiene siempre una unidad que
corresponde a cada unidad del otro, decimos que son iguales, y precisamente por la falta
de este criterio de igualdad en la extension la geometria puede dificilmente ser estimada
como unaciencia perfectaeinfaible.

No estara fuera de lugar aqui el obviar una dificultad que puede surgir de mi afirmacion
de que, aunque la geometria no llega a la precision y certidumbre perfecta que son
peculiares de la aritmética y el dgebra, sin embargo, supera a los juicios imperfectos de
nuestros sentidos e imaginacion. La razon de por qué atribuyo algin defecto a la
geometria es que sus principios originales y fundamentales se derivan meramente de las
apariencias y puede quiza imaginarse que este defecto debe siempre acompafiarla e
impedirle alcanzar una mayor exactitud en la comparacion de los objetos e ideas que la
gue nuestra vista o imaginacién por si sola es capaz de alcanzar. Yo concedo que este
defecto la acomparia en tanto que la aparta de la aspiracion a una plena certidumbre; pero
ya que estos principios fundamentales dependen de las apariencias més faciles y menos
enganosas, conceden a sus consecuencias un grado de exactitud del que estas
consecuencias, consideradas aisladamente, son incapaces. Es imposible para la vista
determinar que los angulos de un quilidgono son iguales a 1.996 angulos rectos o hacer
alguna conjetura que se aproxime a esta relacion; pero cuando determina que las lineas
rectas no pueden coincidir, que no podemos trazar mas que una recta entre dos puntos
dados, su error no puede ser de importancia alguna. Y esta es la naturaleza y uso de la
geometria, a saber: llevarnos a apariencias tales que por su simplicidad no pueden
hacernos caer en un error considerable.

Debo aprovechar la ocasién para proponer una segunda observacion referente a
nuestros razonamientos demostrativos, que es sugerida por € objeto mismo de las
mateméaticas. Es usual entre los matematicos pretender que las ideas que constitu yen el
objeto de su investigacion son de una naturaleza tan refinada y espiritual que no caen
bajo la concepcidn de la fantasia, sino que deben ser comprendidas por una vision pura e
intelectual, de la que tan solo las facultades superiores del alma son capaces. La misma
concepcion aparece en muchas de las partes de la filosofia y se emplea principa mente
para explicar nuestras ideas abstractas y para mostrar como podemos formarnos la idea
de un triangulo, por ejemplo, que no sea ni isosceles, ni escaleno, ni limitada una longitud
y proporcion particular de los lados. Es facil ver por qué los filosofos estan tan
entusiasmados con esta nocion de las percepciones espirituales y refinadas, ya que por su
medio ocultan muchos de sus absurdos y rehlsan someterse a las decisiones de las ideas
claras, apelando a las que son obscuras e inciertas. Pero para destruir este artificio no
necesitamos més que reflexionar acerca del principio sobre e que hemos insistido de que
todas nuestras ideas son copia de nuestras impresiones. De aqui podemos concluir
inmediatamente que, ya que todas las impresiones son claras y precisas, las ideas que son
copias de ellas deben ser de la misma naturaleza y no pueden nunca, mas que por nuestra
culpa, contener algo tan obscuro e intrincado. Una idea es por su naturaleza més débil y
tenue que una impresion; pero siendo en los restantes respectos la misma, no puede

50



Psikolibro

implicar un misterio muy grande. S su debilidad la hace obscura, nuestra tarea es
remediar este defecto tanto como sea posible, haciendo alaidea estable y precisa, y hasta
conseguir esto es en vano pretender razonar y filosofar.

Seccion 1l
De la probabilidad y de la idea de causa y efecto.

Esto es todo lo que estimo necesario observar referente a las cuatro relaciones que son
el fundamento de la ciencia. En cuanto a las otras tres, que no dependen de la idea y
pueden estar ausentes o0 presentes mientras la idea permanece la misma, sera conveniente
explicarlas més en particular. Estas tres relaciones son: identidad, situaciones en tiempo y
lugar y causalidad.

Todo razonamiento no consiste méas que en la comparaciéon y en € descubrimiento de
las relaciones constantes o inconstantes que dos 0 mas objetos mantienen entre si.
Podemos hacer esta comparacion cuando estos dos objetos se halan presentes a los
sentidos, o cuando ninguno de ellos esta presente, o cuando |o esta uno solo. Cuando los
dos objetos estan presentes a los sentidos, juntamente con la relacién, Ilamamos a esto
mas bien percepcion de razonamiento, y no existe en este caso una actividad del
pensamiento 0 una accion propiamente hablando, sino una mera admisién pasiva de las
impresiones a través de los érganos de la sensacion. Segun este modo de pensar, no
podemos admitir como razonamiento las observaciones que podemos hacer referentes a
la identidad y a las relaciones de tiempo y lugar, pues en ninguna de €ellas el espiritu
puede ir mas aléa de lo que estd4 inmediatamente presente a los sentidos o descubrir la
existencia real o las relaciones de los objetos. Tan sdlo la causalidad produce una
conexion gque nos da la seguridad de la existencia o accion de un objeto que fue seguido o
precedido por la existencia o accion de otro, y no pueden las otras dos relaciones usarse
en el razonamiento excepto en tanto que le afectan o son afectadas por él. No existe nada
en los objetos que nos persuada de que estdn siempre remotos 0 siempre contiguos, y
cuando descubrimos por la experienciay la observacion que su relacién en este particular
es invariable, concluimos que existe alguna causa secreta que los separa o los une. El
mismo razonamiento se aplica a la identidad. Suponemos fécilmente que un objeto puede
continuar individualmente el mismo aungue muchas veces desaparezca y se presente de
nuevo a los sentidos, y le atribuimos una identidad, a pesar de la interrupcion de la
percepcion, siempre que concluimos que s hubiéramos mantenido nuestra vista
constantemente dirigida a é nos hubiera producido una percepciéon invariable o
ininterrumpida. Esta conclusion, que va mas alla de las impresiones de nuestros sentidos,
puede fundarse solamente en la conexion de causay efecto, y de otro modo no podriamos
tener seguridad alguna de que el objeto no ha cambiado, aunque el nuevo objeto pueda
parecerse mucho a que estuvo primeramente presente a nuestros sentidos. Siempre que
descubrimos una semejanza perfecta tal consideramos S es comun en esta especie de
objetos 0 s es posible 0 probable que una causa pueda operar para producir €l cambio y
semeanza, y segun lo que determinemos referente a estas causas y efectos pronunciamos
nuestro juicio concerniente alaidentidad del objeto.

Resulta, pues, agui que, de las tres relaciones que no dependen de las meras ideas, la
tnica que puede ser llevada més aléa de los sentidos e informarnos de existencias y

51



Psikolibro

objetos que no podemos ver o tocar es la causalidad. Debemos, por consiguiente, tratar de
explicar plenamente esta relacion antes de que dejemos esta cuestion del entendimiento.

Para comenzar debidamente debemos considerar |a idea de la causalidad y ver de qué
origen se deriva. Es imposible razonar con exactitud y entender perfectamente la idea
acerca de la que razonamos, y es imposible entender perfectamente unaidea sin seguirla
hasta su origen y examinar la impresion primaria de la que surge. El examen di la
impresién concede claridad alaideay € examen de la idea concede una claridad igual a
todos nuestros razonamientos.

Dirijamos, por consiguiente, nuestra vista a dos objetos cuaesquiera de los que
[lamamos causa y efecto e indaguemos en todos sentidos para hallar la impresion que
produce esta idea de unaimportancia tan prodigiosa. A primera vista percibo gue no debo
buscar una cualidad particular de los objetos, ya que cualquiera que sea la cualidad que
elija hallo ssempre algin objeto que no la posee y que, sin embargo, cae bajo la
denominacion de causa y efecto. De hecho no hay nada existente ni externa ni
internamente que no pueda ser considerado como causa o efecto, aunque es manifiesto
gue no hay ninguna cualidad que corresponda universalmente a todos los seres y les
conceda el derecho a esta denominacion.

Laidea de la causalidad debe derivarse de alguna relacion entre los objetos y debemos
ahoraintentar descubrir estarelacion. Hallo, en primer lugar, que todos |os objetos que se
consideran como causa y efecto son contiguos y que nada puede operar en un tiempo o
lugar que se halle algo separado del de su propia existencia. Aungue |os objetos distantes
puedan a veces parecer producirse los unos a los otros, se halla después de mas detenido
examen que estén enlazados por una cadena de causas contiguas entre ellas y con los
objetos distantes, y cuando en un caso particular no podemos descubrir esta conexion
presumimos que existe. Podemos considerar, pues, la relacion de contiglidad como
esencial a la de causalidad; a menos podemos suponer que lo es, segun la opinion
general, hasta que hallemos una ocasién méas apropiada para esclarecer esta cuestion,
examinando qué objetos son o0 No son susceptibles de yuxtaposicion y enlace.

La segunda relacion gue haré observar como esencial paralas causasy efectos no estan
universalmente reconocida, sino que se halla sometida a alguna controversia. Es esta la
de la prioridad en el tiempo de la causa con respecto del efecto. Algu nos pretenden que
no es absolutamente necesario que una causa preceda a su efecto, sino que un objeto o
accion en @ primer momento de su existencia puede gercer su cualidad productiva 'y dar
lugar a otro objeto o accion perfectamente contemporaneo con é mismo. Pero ademés de
gue la experiencia en muchos casos parece contradecir esta opinidn, podemos establecer
larelacion de prioridad por unainferencia o razonamiento. ES una maxima establecida en
la filosofia natura y moral que un objeto que existe en algun tiempo en su plena
perfeccion sin producir otro no es su Unica causa, Sino gque es auxiliado por algun otro
principio que le saca de su estado de inactividad y le hace gjercer la energia que poseia
secretamente. Ahora bien; si una causa puede ser totalmente contemporanea de su efecto,
€s cierto, segln esta maxima, que todas las causas deben serlo, ya que si alguna de ellas
retrasa su actuacion un momento no se gercita en el tiempo individual debido, en el que
podia haber operado, y, por consiguiente, no es una causa propiamente dicha. La conse-
cuencia de esto no seria nada menos que la destruccion de la sucesion de causas que
observamos en e mundo y de hecho la total aniquilacién del tiempo, pues si una causa

52



Psikolibro

fuese contemporanea de su efecto y este efecto de sus efectos, y asi sucesivamente, es
claro que no existiria nada semejante a la sucesion y que todos |os objetos deberian ser
coexistentes.

Si este argumento aparece satisfactorio, bien: si no, ruego a lector me conceda la
misma libertad gue yo me he tomado en € caso precedente suponiendo que lo es, pues
hallara que la cosa no tiene gran importancia. Habiendo asi descubierto o su puesto que
las dos relaciones de contigliidad y sucesion son esenciales a las causas y efectos, halo
gue me encuentro detenido y no puedo proseguir adelante, considerando un caso
particular de causa y efecto. EI movimiento en un cuerpo se considera, mediante el
choque, como causa del movimiento en otro. Cuando consideramos estos objetos con la
mayor atencién, hallamos que un cuerpo se aproxima al otro y que e movimiento de uno
precede a del otro, pero sin un intervalo sensible. Es en vano torturarnos con una
reflexion y pensamiento ulterior sobre este asunto. No podemos ir més lgjos considerando
este caso particular.

Si alguno quisiese degjar este caso y pretender definir una causa diciendo que es algo
productivo de otra cosa, es evidente que no dira nada. Pues ¢gué entiende por
produccion? ¢Puede dar una definicion de ella que no sealo mismo que la de causalidad?
Si 1o puede, deseo que me la presente; si no puede, se mueve en un circulo y da términos
sinénimos en lugar de una definicion.

¢Debemos contentamos con estas dos relaciones de contiguidad y sucesién como
aportandonos una idea compl eta de la causalidad? De ningiin modo. Un objeto puede ser
contiguo y anterior a otro sin ser considerado como su causa. Existe una conexion
necesaria que debe ser tenida en consideracion, y esta relacion es de mucha mayor
importancia que ninguna de las dos antes mencionadas.

Aqui de nuevo investigo € objeto en todos sentidos para descubrir la naturaleza de esta
conexion necesaria y hallar la impresion o impresiones de las que esta idea puede ser
derivada. Cuando dirijo mi vista a las cualidades conocidas de los objetos descubro
inmediatamente que larelacion de causa y efecto no depende en 1o mas minimo de ellas.
Cuando considero sus relaciones no puedo halar ninguna méas que las de contigliidad y
sucesion, que ya he considerado como imperfectas y no satisfactorias. ¢Debe hacerme
afirmar la falta de esperanza en el éxito que yo poseo agui una idea que no va precedida
de una impresion similar? Esto seria una prueba demasiado fuerte de ligereza e
inconstancia, ya que el principio contrario ha sido establecido tan firmemente que no
admite duda alguna, a menos hasta que hayamos examinado més plenamente la
dificultad presente.

Debemos, por consiguiente, proceder del mismo modo gque aquellos que, buscando algo
gue les estd oculto y no hallandolo en e lugar que esperan, van a dar a los campos
VECinos sin una idea clara de su designio, esperando que su buena fortuna los guie por
altimo hacia lo que buscan. Es necesario para nosotros abandonar la consideracion
directa de la cuestion referente a la naturaleza de la conexion necesaria que entra en
nuestra idea de causa y efecto y tratar de hallar algunas otras cuestiones cuyo examen nos
aporte quiza una indicacion que pueda servirnos para aclarar la dificultad presente. De
estas cuestiones se presentan dos que debo proceder a examinar y que son las que siguen:

53



Psikolibro

Primera. ¢Por qué razdn declaramos necesario que algo cuya existencia ha comenzado
debe tener también una causa?

Segunda. ¢Por qué concluimos que tales causas particulares deben tener necesariamente
tales efectos particulares, y cudl es la naturaleza de esta inferencia que hacemos de las
unas alos otros y de la creencia en que nos basamos?

Haré observar antes de que vaya mas lgjos que aunque las ideas de causa y efecto se
derivan tanto de las impresiones de reflexion como de las de sensacion, sin embargo, a
causa de la brevedad, menciono corrientemente solo las ultimas, como €l origen de estas
ideas, aunque deseo que todo lo dicho de €ellas pueda hacerse extensivo a las primeras.
Las pasiones se hallan enlazadas con sus objetos y con otras pasiones |0 mismo que los
cuerpos externos se hallan enlazados entre si. La misma relacion, pues, de causay efecto
gue corresponde a los unos debe ser comun atodos ellos.

Seccion 111
Por qué una causa es siempre necesaria.

Para comenzar con la primera cuestion, referente a la necesidad de la causa, es una
maxima general en filosofia que todo 1o que comienza a existir debe tener una causa de
su existencia. Esto se admite como cierto en todos los razonamientos sin que se dé o se
pida una prueba. Se supone que se funda en laintuicion y que es una de las méximas que,
aungue pueden ser negadas de palabra, es imposible que los hombres duden en € fondo
de ellas. Sin embargo, s examinamos esta maxima mediante laidea 0 conocimiento antes
explicado, no descubriremos en ella sefial alguna de una certidumbre intuitiva de este
género, sino que, por el contrario, hallaremos que su natural eza es extrafia a esta especie
de conviccion.

Toda certidumbre surge de la comparacion de las ideas y del descubrimiento de las
relaciones que son indterables, en tanto que las ideas continlan las mismas. Estas
relaciones son: semejanza, relaciones de cantidad y nimero, grados de una cualidad y
oposicién, ninguna de las cuales se halla implicada en la proposicion de que todo lo que
tiene un comienzo tiene también una causa de existencia. Esta proposicion, por
consiguiente, no es intuitivamente cierta. Al menos e que afirme que es intuitivamente
cierta debe negar que estas son las Unicas relaciones infalibles y debe hallar alguna otra
relacion de este género implicada en ella; para examinar esto habra tiempo suficiente.

Aqui, sin embargo, existe un argumento que prueba a mismo tiempo que la
proposicion precedente no es ni intuitiva ni demostrativamente cierta. Jaméas podemos
demostrar la necesidad de la causa de cada nueva existencia o nueva modifica cion de
existencia sin mostrar ala vez laimposibilidad que existe de que algo pueda comenzar a
ser sin agun principio productivo, y s la Ultima proposicion no puede ser probada
debemos desesperar de llegar a ser capaces de probar |a primera. Ahora bien; podemos
convencernos de que la Ultima proposicion es totalmente incapaz de una prueba
demostrativa considerando que todas las ideas diferentes pueden separarse las unas de las
otras, y que, como las ideas de causa y efecto son evidentemente diferentes, nos sera facil
concebir que un objeto no exista en un momento y exista en e proximo momento sin unir
con é la idea diferente de una causa o principio productivo. Por consiguiente, la
separacion de la idea de una causa de la de una existencia que comienza es claramente



Psikolibro

posible para la imaginacion y, por consecuencia, la separacién actual de estos objetos es
posible en tanto que no implica contradiccion ni absurdo, y es, pues, incapaz de ser
refutada por algun razonamiento que parta de meras ideas, sin € gue es imposible
demostrar la necesidad de una causa.

Seguin esto, hallaremos después del debido examen que toda demostracion que ha sido
presentada en favor de la necesidad de la causa es falaz y sofistica. Todos los puntos del
espacio y del tiempo, dicen algunos filésofos (14), en los que podemos suponer que
comienza a existir algun objeto son en si mismos iguales, y a menos que no exista una
causa gque sea peculiar a un tiempo y a un lugar y que por este medio determine y fije la
existencia, debe quedar eternamente ésta en suspenso y el objeto jamas podra comenzar a
ser por algo que fije su principio. Sin embargo, yo me pregunto si es algo més dificil
suponer que el tiempo y el lugar son fijados sin causa alguna que suponer que la
existencia se halla determinada de esta manera. La primera cuestion que se nos presenta
en este asunto es siempre si €l objeto existira a no; la segunda, cuando y donde debe
comenzar aexistir. Si la supresion de una causa fuera intuitivamente absurda en un caso,
debe serlo también en € otro, y s este absurdo no se explicase sin una prueba en un caso,
la requeriria también en € otro. El absurdo, pues, de un supuesto no puede constituir
jamas una prueba del otro, ya que ambos se hallan en e mismo plano y deben ser 0 no
admitidos por el mismo razonamiento.

El segundo argumento (15) que yo encuentro que Se usa en este problema tropieza con
la misma dificultad. Se dice que todo debe tener una causa, pues si algo careciese de
causa se produciria por si mismo, es decir, existiria antes de haber existido, lo que es
imposible. Pero este razonamiento es claramente erroneo, porque supone que en nuestra
negacion de una causa afirmamos o que negamos expresamente, a saber: que debe existir
una causa que por consiguiente se considera que es € objeto mismo, y esto sin duda
alguna es una contradiccion evidente. El decir que algo es producido o, para expresarnos
mas propiamente, comienza a existir sin una causa, no es afirmar que es causa de si
mismo, Sino que, por el contrario, a excluir todas las causas externas se excluye afortiori
la cosa misma que es creada. Un objeto que existe absolutamente sin causa no es
ciertamente su propia causa, y cuando se afirma que €l uno sigue a la otra se supone €l
punto en cuestion y se toma como cierto que es totalmente imposible que algo pueda
comenzar a exigtir sin causa, y que por la exclusion de un principio productivo debemos
recurrir a otro.

Sucede lo mismo con € tercer argumento (16) que ha sido empleado para demostrar la
necesidad de una causa. Todo lo que se produce sin causa es producido por nada, o, en
otras palabras, no tiene nada por causa; pero nada puede jamas ser una causa como
tampoco puede ser algo o igual a dos angulos rectos. Por la misma intuicion que
percibimos que nada no es igual a dos angulos rectos o no es algo, percibimos que no
puede ser jamas una causa Yy, por consiguiente, percibimos que todo objeto tiene una
causareal de su existencia.

Creo que no sera necesario emplear muchas palabras para mostrar la debilidad de este
argumento después de lo que he dicho del precedente. Los dos se hallan fundados en la
mismafalaciay se derivan del mismo giro de pensamiento. Basta observar solamente que
cuando excluimos todas las causas debemos excluirlas realmente y ni suponer aun nada o
el objeto mismo como causa de existencia, y, por consecuencia, no podemos obtener

55



Psikolibro

argumento alguno partiendo del absurdo de estos supuestos para probar € absurdo de la
conclusion. Si todo debe tener una causa, se sigue que por la exclusion de otras causas
debemos aceptar el objeto mismo o hada como causa; pero €l punto central de la cuestion
es s todo debe 0 no tener causa, 10 que, por consiguiente, seguin un razonamiento Preciso,
no puede jamés tomarse como cierto.

Existen gentes més superficiales que dicen que todo efecto debe tener una causa,
porque esto va implicado en la idea del efecto. Todo efecto supone necesariamente una
causa, siendo efecto un término relativo del que causa es € correlativo. Sin embargo, esto
no prueba mas que todo ser deba ser precedido por una causa que se sigue de que todo
marido debe tener una mujer, que todo hombre debe estar casado. El verdadero estado de
la cuestion consiste en saber si todo objeto que comienza a existir debe su existencia a
una causa, y esto eslo que yo afirmo que no es cierto ni intuitiva ni demostrativamente, y
espero haberlo probado bastante por el razonamiento que precede.

Ya que no es por e conocimiento 0 por un razonamiento cientifico por lo que
derivamos la opinion de la necesidad de una causa para cada nueva produccién, dicha
opinién debe necesariamente surgir de la observacion y experiencia. La proxi ma
cuestion, pues, debe ser naturalmente saber como la experiencia da lugar a un principio
tal. Sin embargo, como encuentro que sera mas conveniente reducir esta cuestion ala que
sigue, a saber: por qué concluimos que tales causas particulares tengan tales efectos
particulares y por qué hacemos una inferencia de los unos a los otros, debemos hacer de
ésta el asunto de nuestra investigacion futura. Quizé se hallarg, en dltimo término, que la
misma respuesta sirva para ambas cuestiones.

Seccion 1V
De los elementos componentes de nuestros razonamientos relativos a la causa y efecto.

Aunque €l espiritu, en sus razonamientos de causa y efecto, dirige su vista més ala de
los objetos que vemos o recordamos, no puede perderlos de vista enteramente ni razonar
tan solo sobre sus propias ideas sin alguna mezcla de impresiones, o a menos de las ideas
de la memoria que son equivalentes a las impresiones. Cuando inferimos efectos
partiendo de causas debemos establecer |a existencia de estas causas, para hacer lo cual
solo tenemos dos caminos:. la percepcion inmediata de nuestra memoria o sentido o la
inferencia partiendo de otras causas, causas que debemos explicar de la misma manera
por una impresion presente o por una inferencia partiendo de sus causas, y asi
sucesivamente hasta que lleguemos a un objeto que vemos o recordamos. Es imposible
para nosotros proseguir en nuestras inferencias a infinito, y lo Unico que puede
detenerlas es una impresion de la memoria o los sentidos més alé de la cual no existe
espacio paraladuda o indagacion.

Para dar un giemplo de esto debemos elegir un asunto de historia y considerar por qué
razon lo creemos o rechazamos. Asi, creemos que César fue asesinado en el Senado en
los idus de Marzo, y esto porque € hecho esta establecido basandose en el testimonio
unanime de los historiadores, que concuerdan en asignar a este suceso este tiempo y lugar
precisos. Aqui ciertos caracteres y letras se halan presentes a nuestra memoria 0
sentidos, caracteres que recordamos igualmente que han sido usados como signos de
ciertas ideas; estas ideas estuvieron en los espiritus de los que se hallaron inmediatamente
presentes a esta accion y que obtuvieron las ideas directamente de su existencia o fueron

56



Psikolibro

derivadas del testimonio de otros y éstas a su vez de otro testimonio por una graduacion
visible hasta llegar a los que fueron testigos oculares y espectadores del suceso. Es
manifiesto que toda esta cadena de argumentos 0 conexion de causas y efectos se halla
fundada en un principio en los caracteres o |etras que son vistos o recordados y que sin la
autoridad de la memoria o los sentidos nuestro razonamiento entero seria quimérico o
careceria de fundamento. Cada eslabon de la cadena estaria enlazado en este caso con
otro, pero no existiria nada fijo en los dos extremos de ella capaz de sostenerla en su
totalidad, y, por consecuencia, no existiria ni creencia ni evidencia. Esto es realmente lo
gue sucede con todos los argumentos hipotéticos o razonamientos partiendo de un
supuesto, por no existir en ellos ni una impresion presente ni una creencia en una
existenciareal.

NoO necesito observar que no existe una objecion precisa a la presente doctrina de que
no podemos razonar sobre nuestras conclusiones o principios pasados sin recurrir a las
impresiones de las que primeramente surgieron; pues aun suponiendo que estas
impresiones estén enteramente borradas de la memoria, la conviccion que produjeron
subsiste aln y es igualmente cierto que todo razonamiento, relativo alas causas y efectos
se deriva originalmente de algunaimpresion, de la misma manera que la seguridad de una
demostracion procede siempre de una comparacion de ideas, aunque continle después
gue la comparacién se ha olvidado.

Seccion V
De lasimpresiones de los sentidos y la memoria.

En este razonamiento de la causalidad empleamos materiales que son de una naturaleza
mixta y heterogénea y que, a pesar de estar enlazados, son esencialmente diferentes los
unos de los otros. Todos nuestros argumentos relativos alas causas y efectos consisten en
una impresion de la memoria o los sentidos y |a idea de la existencia que produce €
objeto, de laimpresion o que es producida por

ella. Por consiguiente, tenemos aqui tres cosas que explicar, a saber: primero, la
impresion originaria; segundo, la transicion a la idea de la causa o efecto relacionado;
tercero, lanaturaleza y cualidades de estaidea.

En cuanto a las impresiones que surgen de los sentidos, su causa Ultima es, en mi
opinion, perfectamente inexplicable por la razén humana y serd siempre imposible
decidir con certidumbre si surgen inmediatamente del objeto o son producidas por €l
poder creador del espiritu 0 se derivan del autor de nuestro ser. No es tampoco esta
cuestion de importancia alguna para nuestro proposito presente. Podemos realizar
inferencias partiendo de la coherencia de nuestras percepciones, ya sean éstas verdaderas
o falsas, ya representen a la naturaleza exactamente 0 sean meras ilusiones de los
sentidos.

Cuando buscamos la caracteristica que distingue la memoria de la imaginacion
debemos percibir inmediatamente que no puede hallarse en las ideas simples que se nos
presentan, ya que estas dos facultades toman sus ideas simples de las impresiones y no
pueden ir nunca mas alla de estas percepciones originaes. Estas facultades tampoco se
distinguen entre si por la disposicion de sus ideas complgas, pues aunque es una
propiedad peculiar de la memoria €l conservar el orden y posicién original de sus idess,

57



Psikolibro

mientras que la imaginacion las altera y cambia como le place, esta diferencia, sin
embargo, no es suficiente para distinguirlas por su actuacion o hacérnoslas conocer la una
por la otra, siendo imposible recordar las impresiones pasadas para compararlas con
nuestras ideas presentes 'y ver si su disposicion es exactamente similar. Por consiguiente,
ya que la memoria no se caracteriza por e orden de sus ideas complgas ni por la
naturaleza de sus ideas simples, se sigue que la diferencia entre ellay laimaginacion esta
en su fuerza y vivacidad superior. Cuando un hombre se entrega a su fantasia para fingir
alguna escena pasada de aventuras, no existiria posibilidad alguna de distinguir esto de un
recuerdo de un género igual s las ideas de la imaginacion no fuesen mas débiles y méas
obscuras.

Sucede frecuentemente que, cuando dos hombres han tomado parte en una accién o un
suceso, uno de ellos la recuerda mucho mejor que otro, y puede experimentar la mayor
dificultad del mundo para hacer que su compariero la recuerde. Recorre en vano varias
circunstancias, menciona €l tiempo, €l lugar, la compariia, 10 que se dijo, lo que se hizo,
hasta que, por Ultimo, tropieza con aguna circunstancia afortunada que despierta el todo
y procura a su amigo una memoria perfecta de cada cosa. Aqui la persona que olvida
concibe desde un principio todas las ideas del discurso de la otra con las mismas
circunstancias de tiempo y lugar, aunque las considera como meras ficciones de la
imaginacion. Pero tan pronto como la circunstancia mencionada suscita su memoria, las
mismas ideas aparecen con un nuevo aspecto y poseen, en cierto modo, una cualidad
afectiva diferente de la que tenian antes. Sin més ateracion que la de la cualidad afectiva
se convierten inmediatamente en ideas de lamemoriay se les presta asentimiento.

Por consiguiente, ya que la imaginacion puede representarse |0s mismos objetos que la
memoria puede ofrecemos y ya que estas facultades se distinguen solamente por la
diferente cualidad afectiva de |as ideas que nos presentan, sera conveniente examinar cual
es la naturaleza de esta cualidad afectiva. Aqui creo que todo € mundo estara de acuerdo
conmigo en que las ideas de la memoria son mas fuertes y vivaces que las de la fantasia.

Un pintor que quiera representar una pasion o emocion de cualquier géenero tratara de
tomar el gesto de una persona dominada por una emocién andloga, para vivificar nuestras
ideas y darles una fuerza y vivacidad superior a la que se halla en las que son meras
ficciones de la imaginaciéon. Cuanto més reciente es la memoria, tanto més clara es la
idea, y cuando después de un largo intervalo se vuelve a considerar el objeto de €ella, se
halla slempre que la idea se ha borrado mucho si no se ha olvidado del todo. Dudamos
frecuentemente acerca de las ideas de la memoria cuando se hacen muy débiles y tenues,
y Somos incapaces de determinar s una imagen procede de la fantasia o la memoria
cuando no se presenta tan vivamente que pueda distinguir esta ultima facultad. Se dice:
me parece que recuerdo un suceso, pero no estoy seguro. Un largo periodo de tiempo casi
lo ha borrado de nuestra memoria y nos deja inciertos acercade si €s 0 no pura creacion
de lafantasia.

Del mismo modo que una idea de la memoria, a perder su fuerzay vivacidad, puede
degenerar en un grado tal que pueda ser tomada por una idea de laimaginacién, una idea
de laimaginacién, a su vez, puede adquirir una fuerza tal que pase a ser una idea de la
memoriay a producir sus efectos sobre la creenciay €l juicio. Esto se nota en los casos
de los mentirosos, que por la frecuente repeticion de sus mentiras llegan a creer que las
recuerdan como realidades, la costumbre y €l hébito poseyendo en este caso, como en

58



Psikolibro

muchos otros, la misma influencia en € espiritu que la naturaleza y fijando la idea con
igual fuerzay vigor.

Asi, resulta que la creencia o asentimiento que acompafia siempre a la memoria y los
sentidos no es sino la vivacidad de las percepciones gque estan presentes y que esto solo
los distingue de laimaginacién. La creencia consiste en este caso en sentir una impresion
inmediata de los sentidos 0 una repeticion de esta impresion en la memoria. La fuerza'y
la vivacidad de la percepcién son tan solo las que constituyen e primer acto del juicio y
proporcionan el fundamento del razonamiento que construimos sobre é cuando
establecemos larelacion de causa y efecto.

Seccion VI
Delainferencia delaimpresion alaidea.

Esfacil observar que al establecer esta relacion lainferencia que realizamos de la causa
al efecto no se deriva meramente de una consideracion de estos objetos particulares y de
una penetracion de sus esencias capaz de descubrir |a dependencia del uno con respecto
del otro. No existe objeto alguno que impligue la existencia de otro s consideramos estos
objetos en si mismos, y jamas vamos mas alla de las ideas que nos formamos de €llos.
Una inferencia tal aumentaria el conocimiento e implicaria la absoluta contradiccion e
imposibilidad de concebir algo diferente; pero como todas las ideas diferentes son
separables, es evidente que no puede existir una imposibilidad de este género. Cuando
pasamos de una impresion presente a la idea de un objeto es posible que hayamos
separado laidea de impresion y hayamos puesto en su lugar otraidea.

Por consiguiente, solo por experiencia podemos inferir la existencia de un objeto
partiendo de la del otro. La naturaleza de la experiencia es ésta. Recordamos haber tenido
frecuentemente casos de la existencia de una especie de objetos y también recordamos
gue los individuos de otra especie de objetos han acompariado siempre a aguéllos y han
existido en un orden regular de contiglidad y sucesion con respecto a ellos. Asi,
recordamos haber visto la especie de objetos que llamamos llama y haber sentido la
especie de sensacion que llamamos calor. Igualmente recordamos su unién constante en
todos los casos pasados. Sin mas requisitos, [lamamos a los unos causas y a los otros
efectos e inferimos la existencia de los unos partiendo de la de los otros. En todos estos
casos, de los que obtenemos €l enlace de causas y efectos particulares, tanto las causas
como los efectos han sido percibidos por los sentidos y son recordados, pero en la
totalidad de los casos en que razonamos acerca de ellos existe tan sdlo un miembro
percibido o recordado y €l otro se suple de acuerdo con nuestra experiencia pasada.

Asi, a avanzar hemos descubierto insensiblemente una nueva relacion entre la causa 'y
el efecto cuando menos lo esperdbamos y nos ocupabamos totalmente de otro asunto.
Estarelacion es su enlace constante. La contiguiidad y |a sucesion no son suficientes para
permitirnos declarar ante dos objetos que el uno esla causay €l otro e efecto, a menos
gue percibamos que estas dos relaciones se mantienen firmes en varios casos. Podemos
ver ahora la ventgja de abandonar la consideracion directa de esta relacion para descubrir
la naturaleza de la conexion necesaria que constituye una parte tan esencia de €ela
Podemos esperar que por este medio Ileguemos por Ultimo a nuestro fin propuesto,
aunque, a decir verdad, esta relacion que acabamos de descubrir del enlace constante
parece hacernos progresar muy poco en nuestro camino, pues no implica mas que

59



Psikolibro

analogos objetos han sido enlazados por analogas relaciones de contiglidad y sucesion, y
parece evidente, d menos a primera vista, que por este medio no podemos jaméas
descubrir una nuevaideay que tan sélo podemos multiplicar, pero no ampliar |os objetos
de nuestra mente. Puede pensarse que lo que no sacamos de un objeto no podemos
sacarlo de ciento que sean del mismo género y se asemejen en absoluto en todas sus
circunstancias. Como nuestros sentidos nos muestran en un caso dos cuerpos o
cualidades, en ciertas relaciones de sucesion y continuidad nuestra memoria nos presenta
solamente una multitud de casos en que hallamos siempre cuerpos, movimientos o
propiedades andlogas en andlogas relaciones. De la repeticion de una impresion pasada,
aunque sea al infinito, no surgird una nueva idea original como lo es la del enlace
necesario, y € nimero de impresiones no tiene en este caso més efecto que el limitarnos
a una sola. Pero aunque este razonamiento parece exacto y manifiesto, como seria locura
desesperar tan pronto, debemos continuar la marcha de nuestro discurso, y habiendo
hallado que después del descubrimiento del enlace constante con los objetos hacemos
siempre una inferencia de un objeto a otro, debemos examinar la naturaleza de esta
inferenciay de latransicion de laimpresion alaidea. Quiza resultara, en ultimo término,
gue € enlace necesario depende de la inferencia en lugar de depender la inferencia del
enlace necesario.

Y a que resulta que la transicion de una impresion presente en la memoria o los sentidos
aunaidea o0 a un objeto, que llamamos causa o efecto, se funda en la experiencia pasada
y en nuestro recuerdo de su enlace constante, se nos pone ahora la cuestion de s la
experiencia produce la idea por medio del entendimiento o la imaginacion, de s somos
determinados a hacer esta transicion por larazn o por una cierta asociacion o relacion de
percepciones. Si la razén nos determinase, procederia basandose en el principio de que
casos de los que no tenemos experiencia deben asemearse a aguellos de que tenemos
experienciay que e curso de la naturaleza contintia siendo siempre el mismo de un modo
uniforme. Por consiguiente, para esclarecer este asunto consideremos todos los
argumentos sobre los que se supone fundada esta proposicion, y como éstos deben
derivarse de nuestro conocimiento o probabilidad, dirijamos nuestra vista a cada uno de
estos grados de evidencia y veamos s proporcionan una conclusion exacta de esta
naturaleza.

Nuestro método precedente de razonar nos convencera facilmente de que no existen
argumentos demostrativos para probar que los casos de gue no tenemos experiencia se
asemejan a aquellos de que tenemos experiencia. Podemos a menos concebir un cambio
en € curso de la naturaleza, o que prueba de un modo suficiente que este cambio no es
absolutamente imposible. El formarnos una idea clara de algo constituye un argumento
innegable para su posibilidad y es por si solo una refutacion de cualquier demostracion
pretendida en contrade é.

La probabilidad, en tanto que no descubre las relaciones de las ideas consideradas como
tales, sino solamente las de |os objetos, debe en cierto respecto basarse en las impresiones
de nuestra memoria y sentido y en ciertos respectos también en nuestras ideas. Si no
existiese una mezcla de alguna impresion en nuestros razonamientos probables, la
conclusion seriatotalmente quimérica, y Si no existiese una mezcla de ideas, la accién del
espiritu a observar la relacion no seria propiamente hablando razonamiento, sino
sensacion. Por consiguiente, es necesario que en todo razonamiento probable exista algo

60



Psikolibro

presente a espiritu visto o recordado, y que partiendo de esto inferamos la existencia de
algo enlazado con ello que no sea ni visto recordado.

La Unica conexion o relacién de ideas que puede llevarnos mas alé de las impresiones
inmediatas de nuestra memoria y sentidos es la de causa y efecto, y esto porque es la
nica sobre la que puede fundarse una inferencia exacta de un objeto a otro. La idea de
causa y efecto se deriva de la experiencia, que nos informa de qué objetos particulares en
todos los casos pasados han ido constantemente unidos con otros del mismo género, y
cuando un objeto similar a uno de éstos se presume hallarse inmediatamente presente en
su impresién suponemos la existencia de otro similar a su acompafiante usual. Segun esta
explicacion de las cosas, que es, ami parecer, de todo punto indiscutible, la probabilidad
se funda en la presuncion de una semeanza entre los objetos de los que tenemos
experiencia y aquellos de que no tenemos ningunay, por consiguiente, es imposible que
esta presuncion surja de la probabilidad. EI mismo principio no puede ser a la vez la
causay el efecto de otro, y esto es quiza la Unica proposicion concerniente a esta relacion
gue es ciertaintuitiva o demostrativamente.

Si alguien intenta eludir este argumento, y, sin determinar S nuestro razonamiento
acerca de este asunto se deriva de la demostracion o de la probabilidad, pretende que
todas las conclusiones de causa y efecto se basan sobre un razona miento solido, desearé
tan sdlo que este razonamiento se me indique para que sea sometido a nuestro examen. Se
dira quizd que después de la experiencia del enlace constante de ciertos objetos
razonamos de la siguiente manera. Un objeto cualquiera se encuentra que siempre
produce otro. Es imposible que tuviese este efecto si no se hallase dotado de un poder de
produccion. El poder implica necesariamente el efecto y, por consiguiente, existe un
fundamento exacto para hacer una conclusion partiendo de la existencia de un objeto para
llegar a la de su acompariante usual. La produccién pasada implica un poder; e poder
implica una nueva produccion, y la nueva produccion es lo que inferimos partiendo del
poder y de la produccién pasada.

Me seria facil mostrar la fragilidad de este razonamiento si quisiese hacer uso de las
observaciones que ya he presentado de que laidea de la produccién esla misma que lade
causalidad y que la existencia no implica ni cierta ni demostrativamente un poder en
algun otro objeto, o si fuese conveniente anticipar |0 que yatendré ocasién de indicar méas
adelante con referencia a la idea que nos formamos de poder y eficacia. Pero como un
modo tal de proceder me parece 0 que debilitami sistema, por hacer reposar una parte de
él sobre otra, 0 que introduce una confusion en mi razonamiento, debo tratar de mantener
mi afirmacién presente sin una ayuda semejante.

Por consiguiente, se concedera por un momento que la produccion de un objeto por otro
implica un poder y que es te poder se halla enlazado con su efecto. Pero habiendo
probado ya que €l poder no consiste en las propiedades sensibles de la causa, y no
existiendo presente a nosotros mas que las cualidades sensibles, yo pregunto por qué se
presume en otros casos que el mismo poder existe dada meramente la apariencia de estas
cualidades. El recurrir a la experiencia pasada no decide nada en el caso presente, y lo
mas que puede probar es solamente que e objeto que produce otro se hallaba en este
instante preciso dotado de un poder tal; pero no puede probar jamés que € mismo poder
debe continuar en el mismo objeto o coleccion de cualidades sensibles, y mucho menos
gue un poder semejante va siempre unido con iguales cualidades sensibles. Si se dice que

61



Psikolibro

tenemos experiencia de que e mismo poder continGia unido con € mismo objeto y que
objetos andlogos estan dotados de poderes andlogos, vuelvo a hacer mi pregunta de por
gué sacamos de esta experiencia una conclusion que va més alla de los casos pasados de
los que tenemos experiencia. Si se responde a esta cuestion del mismo modo que a la
precedente, la respuesta da alln ocasion a una nueva cuestion del mismo género, y asi al
infinito, lo que prueba claramente que el razonamiento precedente no tiene un
fundamento exacto.

Asi, no sdlo nuestra razon fracasa en e descubrimiento del Ultimo enlace de causa y
efecto, sino que aun después que la experiencia nos ha informado acerca de su enlace
constante es imposible para nosotros convencernos por la razén de por qué debemos
extender esta experiencia mas ala de los casos particulares que han caido bajo nuestra
observacion. Suponemos, pero N0 Somos jamas capaces de probarlo, que debe existir una
semejanza entre los objetos de los cuales hemos tenido experiencia y los que se hallan
mas alla del acance de nuestro descubrimiento.

Hemos encontrado ya ciertas relaciones que nos hacen pasar de un objeto a otro, aun
cuando no existe unarazén que nos determine a este transito, y podemos establecer como
regla general que siempre que € espiritu, de un modo constante y uniforme, hace una
transicion sin razén alguna, se halla influido por estas relaciones. Ahora bien; esto es lo
gue ocurre precisamente en € caso presente. La razon jamas puede mostrarnos el enlace
de un objeto con otro, aunque esté auxiliada por la experiencia y la observacion de su
enlace constante en todos |os casos pasados. Asi, pues, cuando e espiritu pasa de una
idea 0 impresion de un objeto a la idea o creencia de otro no esta determinado por la
razon, sino por ciertos principios que asocian entre si las ideas de estos objetos y las unen
en la imaginacion. Si las ideas no tuviesen mayor union en la fantasia que los objetos
parecen tenerla para el entendimiento, no podriamos hacer jamas una inferencia de causa
a efecto ni podria reposar la creencia sobre hechos. La inferencia, pues, depende tan solo
delaunion delasideas.

Los principios de union entre las ideas los he reducido a tres tipos generales, y he
afirmado que la idea o impresion de un objeto despierta naturalmente la idea de otro
objeto semejante, contiguo o enlazado con ella. Concedo que estos principios no son ni
infalibles ni la Unica causa de unién entre las ideas. No son causas infalibles, pues se
puede fijar la atencién durante algun tiempo en un objeto y no ir més alla de €. No son
las Unicas causas, pues € pensamiento tiene un movimiento muy irregular a recorrer sus
objetos y puede pasar de los cielos a la tierra, de un extremo a otro de la creacién, sin
método u orden alguno. Sin embargo, aunque reconozco esta debilidad en estas tres
relaciones y lairregularidad de laimaginacion, afirmo que los Unicos principios generales
gue asocian las ideas son semejanza, contiguidad y causalidad.

Existe de hecho un principio de union entre las ideas que a primera vista parece ser
diferente de alguno de éstos, pero que en €l fondo se hallard que depende del mismo
origen. Cuando un gjemplar de una especie de objetos se halla por experiencia que va
constantemente unido con un gemplar de otra especie, la apariencia de un nuevo
individuo de una de las especies sugiere naturalmente el pensamiento de su acompafiante
acostumbrado. Asi, ya que una idea particular va unida corrientemente a una palabra
particular, no se requiere mas que la audicién de esta palabra para producir la idea
correspondiente, y es casi imposible para e espiritu, aun por sus mayores esfuerzos,

62



Psikolibro

evitar estatransicion. En este caso no es en absoluto necesario que después de la audicién
de un sonido determinado reflexionemos sobre una experiencia pasada y consideremos
gue la idea ha estado enlazada usualmente con € sonido. La imaginacién, por si misma,
suple a la reflexion y se halla tan habituada a pasar de la palabra a la idea, que no se
interpone ni un momento entre la audicién de launay la concepcion de la otra.

Aungue yo reconozco que esto es un principio verdadero de asociacion entre las ideas,
afirmo que es e mismo que e que existe entre las ideas de causa y efecto y que
constituye una parte esencia de nuestros razonamientos basados en esta rela cion. No
tenemos otra nocion de causa y efecto més que la de ciertos objetos que han sido
enlazados siempre juntos y que en todos los casos pasados se ha halado que son
inseparables. No podemos penetrar en larazon del enlace. Solamente observamos la cosa
misma y hallamos siempre que, partiendo del enlace constante, |os objetos requieren su
union en la imaginacion. Cuando la impresion del uno llega a estarnos presente nos
formamos inmediatamente una idea de su acompafante acostumbrado y, por
consecuencia, podemos establecer como una parte de la definicién de una opinion o
creencia que es unaidea rel acionada o asociada con unaimpresion presente.

Asi, aunque la causa sea una relacion filosofica implicando contiglidad, sucesion y
enlace constante, sin embargo, solamente en tanto que es una relacion natural y produce
una unién entre nuestras ideas somos capaces de razonar sobre €ella o de hacer una
inferencia partiendo de ella.

Seccion VI
Dela naturaleza de la idea o creencia.

Laidea de un objeto es una parte esencial de la creencia acerca de €, pero no toda ella.
Concebimos muchas cosas que no creemos. Para descubrir, pues, més plenamente la
naturaleza de la creencia, o de las cualidades de | as ideas a que asentimos, debemos tener
en cuentalas siguientes consideraciones:

Es evidente que todos |os razonamientos de causas o efectos terminan en conclusiones
gue se refieren a hechos, esto es, que se refieren a la existencia de objetos o de sus
cualidades. Es también evidente gue la idea de existencia no es nada diferente de laidea
de un objeto, y que cuando después de la simple concepcion de algo queremos concebirlo
como existente, en realidad no afiadimos nada a nuestra primera idea o la alteramos. Asi,
cuando afirmamos que Dios existe nos formamos simplemente laidea de un ser tal como
nos es presentado, y la existencia que le atribuimos no es concebida por una idea
particular que unamos a la idea de sus otras cualidades y que pueda nuevamente ser
separada y distinguida de €llas. Voy ain més lgos, y no contento con afirmar que la
concepcion de la existencia de un objeto no es una adicién a su simple concepcion,
mantengo igualmente que la creencia en la existencia no aporta una nueva idea para
unirla con las que componen laidea del objeto. Cuando yo pienso en Dios, cuando yo lo
pienso como existente y cuando creo que existe, mi idea de é ni aumenta ni disminuye.
Pero como es cierto que existe una gran diferencia entre la ssimple concepcion de la
existencia de un objeto y la creencia en é, y como esta diferencia no esta en los
elementos o composicion de laidea que concebimos, se sigue que debe estar en lamanera
de concebirlo. Supdngase que una persona presente ante mi establece proposiciones a las
cuales no puedo asentir: que César murioé en su cama, que la plata es més fusible que €

63



Psikolibro

plomo o el mercurio méas pesado que €l oro; es evidente que, a pesar de mi incredulidad,
entiendo claramente lo que quiere decir y me formo las mismas ideas que € se forma. Mi
imaginacion esta dotada con las mismas facultades que la suya 'y no | e es posible concebir
una idea que yo no pueda concebir o enlazar ideas que yo no pueda enlazar. Por consi-
guiente, pregunto en qué consiste la diferencia entre creencia 'y no creencia con respecto
de una proposicion. La respuesta es facil con respecto a las proposiciones que son
probadas por intuicion o demostracion. En este caso, la persona que asiente no solo
concibe las ideas de acuerdo con la proposicion, sino que es llevado necesariamente a
concebirlas de una manera particular o inmediatamente o por la interposicion de otras
ideas. Todo lo que es absurdo es ininteligible y no es posible para la imaginacién
concebir algo contrario ala demostracion. Sin embargo, como en los razonamientos de la
causalidad y referentes a los hechos esta necesidad absoluta no puede tener lugar y la
imaginacion se hallalibre de concebir ambos lados de la cuestién, yo me pregunto aln en
gué consiste la diferencia entre incredulidad y creencia, ya que en ambos casos la
concepcion de laidea es igualmente posible y requerida.

No es una respuesta satisfactoria decir que una persona gue no asiente a la proposicion
gue presentamos, cuando ha concebido € objeto de la misma manera que nosotros, 1o
concibe inmediatamente de un modo diferente y tiene ideas diferentes de é. Esta
respuesta no es satisfactoria, no porque contenga alguna falsedad, sino porque no
descubre toda la verdad. Se confiesa que en todos los casos en que disentimos de una
persona concebimos ambos lados de la cuestion; pero como podemos creer tan solo en
uno, se sigue evidentemente que la creencia debe hacer alguna diferencia entre la
concepcion a la que asentimos y aguella de que disentimos. Podemos combinar, unir,
separar, confundir y variar nuestras ideas de mil modos diferentes; pero hasta que aparece
algun principio que fija una de estas situaciones diferentes no tenemos en realidad una
opinidn, y este principio no afadiendo nada a las ideas precedentes, puede cambiar tan
solo lamanera de concebirlas.

Todas las percepciones del espiritu son de dos géneros, a saber: impresiones e ideas que
difieren entre si tan sélo por sus diferentes grados de fuerza y vivacidad. Nuestras ideas
son copia de nuestras impresiones y | as representan en todas sus partes. Cuando se quiere
cambiar la idea de un objeto particular no se puede hacer méas que aumentar o disminuir
su fuerza y vivacidad. Si se hace otro cambio en ella representara un objeto diferente o
impresion. Sucede 1o mismo con los colores. Un determinado matiz de un color puede
adquirir un nuevo grado de viveza o claridad sin otra variacion; pero si se produce alguna
otra variacion deja de ser el mismo matiz o color; asi, que como la creencia no hace mas
gue variar la manera de que concebimos algun objeto, puede solamente conceder a
nuestras ideas una fuerza y vivacidad adicionales. Por consiguiente, una opinion o
creencia puede ser més exactamente definida como una idea vivaz relacionada o asociada
con unaimpresion presente (17).

He aqui los momentos capital es de |os argumentos que nos conducen a esta conclusion:
Cuando inferimos la existencia de un objeto partiendo de la de otro, algiin objeto debe
hallarse presente a la memoria o los sentidos para ser e fundamento de nuestro
razonamiento, ya que el espiritu no puede redlizar sus inferencias al infinito. Larazén no
puede jamas convencernos de que la existencia de un objeto implica la de otro; asi, que
cuando pasamos de la impresion del uno a la idea o creencia del otro no nos hallamos



Psikolibro

determinados por la razén, sino por €l habito o un principio de asociacion. Sin embargo,
la creencia es ago méas que una ssmple idea. Es una manera peculiar de formarnos una
idea, y como la misma idea puede solamente variar por la variacion de sus grados de
fuerza y vivacidad, se sigue de todo lo anterior que la creencia es una idea vivaz
producida por unarelacién con laimpresion presente segin la definicidn que precede.

La actividad del espiritu, que constituye la creencia en algun hecho, parece hasta ahora
haber sido uno de los més grandes misterios de la filosofia, aunque nadie ha sospechado
gue existia alguna dificultad para explicarlo. Por mi parte, debo confesar que encuentro
una dificultad considerable en este caso, y que, aun cuando me parece que entiendo €l
asunto perfectamente, no hallo palabras para expresar |0 que quiero decir. Concluyo por
una induccién que me parece muy evidente: que una opinidn o0 creencia no es mas que
una idea que es diferente de una ficcidn, no en la naturaleza o en el orden de sus partes,
sino en la manera de ser concebida. Pero cuando quiero explicar esta manera, apenas
encuentro alguna palabra que responda plenamente a mi representacion, sino que me veo
obligado a recurrir al sentimiento de cada uno para dar una nocion perfecta de esta
actividad del espiritu. Una idea a la que se asiente es sentida de un modo diferente que
una idea ficticia que la fantasia nos presenta, y este sentimiento diferente intento
explicarlo llamandole una fuerza, viveza, solidez, firmeza, fijeza superior. Esta variedad
de términos, que parece ser tan poco filosofica, tiende tan sblo a expresar € acto del
espiritu que hace mas presentes para nosotros las realidades que las ficciones y que las
hace tener més importancia en el pensamiento y les concede una influencia superior sobre
las pasiones y la imaginacion. Con tal de que estemos de acuerdo con respecto a la cosa
es innecesario discutir con respecto alas palabras. Laimaginacion dominatodas sus ideas
y puede unirlas, mezclarlas y variarlas de todos los modos posibles. Puede concebir
objetos con todas las circunstancias de lugar y tiempo. Puede presentarnoslos, en cierto
modo, tan vivamente como s hubiesen existido. Pero como es imposible que esta
facultad pueda por si misma lograr nunca la creencia, es evidente que la creencia no
consiste ni en la naturaleza ni en € orden de nuestras ideas, sino en la forma de su
concepcion y en su afeccidn con respecto al espiritu. Confieso que es imposible explicar
perfectamente este sentimiento o forma de concepcion. Hacemos uso de palabras que
expresan algo préximo. Su verdadero y propio nombre es creencia, que es un término que
todo e mundo entiende de un modo suficiente en la vida diaria. En filosofia no podemos
hacer mas que afirmar que hay algo sentido por € espiritu que distingue las ideas del
juicio de las ficciones de la imaginacion, les da més fuerza e influencia, las hace aparecer
de mayor importancia, las fijaen el espiritu y las convierte en los principios directores de
nuestras acciones.

Se vera que esta definicidn esta de acuerdo con e sentimiento y la experiencia de cada
uno. Nada es mas evidente gque estas ideas a las que asentimos son mas fuertes, firmesy
vivaces que las imaginaciones inconexas del que hace castillos en el aire. S una persona
se pone a leer un libro tal como una novela y otra una historia verdadera, conciben
claramente las mismas ideas y en € mismo orden, y laincredulidad del uno y la creencia
del otro no impiden a ambos poner en €l autor el sentido del libro. Sus palabras producen
las mismas ideas en ambos, aunque su testimonio no tiene la misma influencia sobre
ellos. El Ultimo tiene una concepcion mas vivaz de todos los incidentes, entra mas
profundamente en las preocupaciones de las personas, se representa SUs acciones,
caracteres, amistades y enemistades, y |lega hasta formarse una nocion de su figura, porte

65



Psikolibro

y personalidad. El primero, en cambio, que no da crédito al testimonio del autor, tiene
una concepcion mas débil y languida de todas estas particularidades, y fuera del estilo y
naturalidad de la composicién, puede sacar muy poco placer de ella.

Seccion VI
De las causas de la creencia.

Habiendo asi explicado la naturaleza de la creenciay mostrado que consiste en unaidea
vivaz relacionada con la impresion presente, procedamos ahora a examinar de qué
principio se derivay qué concede vivacidad alaidea.

Estableceria gustoso, como una méxima general de la ciencia de la naturaleza humana,
gue cuando una impresion llega a estarnos presente, no sdlo conduce a espiritu a ideas
gue estan relacionadas con €ella, sino que también comunica a éstas una cantidad de su
fuerza y vivacidad. Todas las actividades del espiritu dependen en gran medida de su
disposicion cuando las realiza; y segun que |os espiritus estén mas o menos excitados y la
atencion méas o menos fija, la accion tendra siempre mas 0 menos vigor y vivacidad. Por
consiguiente, cuando un objeto que excita y vivifica e pensamiento se presenta, toda
actividad a la que €l espiritu se aplique sera més intensa y vivaz tan largo tiempo como
esta disposicién continlie. Ahora bien; es evidente que la continuacién de la disposicion
depende enteramente de |os objetos sobre los que el espiritu actla, y que un nuevo objeto
da de un modo natural una nueva direccion a los espiritus animales y cambia la
disposicion del mismo modo que, por € contrario, cuando e espiritu se fija de una
manera constante en e mismo objeto o0 pasa facil e insensiblemente a lo largo de objetos
relacionados, la disposicion tiene una duraciéon mucho mas larga. Por esto sucede que
cuando €l espiritu se halla vivificado por una impresion presente, se forma una idea mas
vivaz de los objetos relacionados por una transicion natural de la dis posicion del uno a
los otros. El cambio de un objeto es tan fécil que e espiritu no es casi sensible a él, sino
gue se aplica a la concepcion de la idea relacionada con toda la fuerza y vivacidad que
adquiere de laimpresion presente.

S a considerar la naturaleza de la relacion y la facilidad de la transicion que le es
esencial podemos convencernos de la realidad de este fendmeno, bien; si no, debo
confesar que baso mi confianza capital en la experiencia para probar un principio tan
importante. Por consiguiente, podemos presentar, como €l primer experimento para
nuestro presente proposito, que ante la apariencia de un retrato de un amigo ausente
nuestra idea de é se vivifica evidentemente por la semejanza y que toda pasion que esta
idea ocasiona, sea de aegria o pena, adquiere nueva fuerza y vigor. A producir este
efecto concurren una relacion y una impresion presente. Cuando € retrato no posee
semejanza con € 0 a menos no es tomado por suyo no lleva nuestro pensamiento hacia
é, y cuando se halla ausente, lo mismo que la persona, aunque el pensamiento pueda
pasar del uno al otro se experimenta que su idea por esta transicion es més bien debilitada
gue vivificada. Nos agrada ver €l retrato de un amigo cuando esta ante nosotros; pero
cuando esta ausente preferimos considerarlo directamente, mas bien que por su
reproduccién en unaimagen que se hallaigualmente distante y es igualmente obscura.

Las ceremonias de la religion catélica romana pueden ser consideradas como
experimentos de la misma naturaleza. Los devotos de esta extrafia supersticion dicen, en
defensa de las mascaradas que se les echan en cara, que experimentan el buen efecto de

66



Psikolibro

estos movimientos externos, posturas y acciones en la vivificacion de su devocién y
aumento de su fervor, que de otro modo decaeria s se dirigiese enteramente a objetos
distantes e inmateriales. Representamos los objetos de nuestra fe, dicen, con objetos e
imagenes sensibles y los hacemos mas presentes a nosotros por la presencia inmediata de
estos tipos de lo que es posible hacerlos meramente por una vision y contemplacion
intelectual. Los objetos sensibles tienen siempre una mayor influencia sobre la fantasia
gue los otros, y conceden esta influencia facilmente a las ideas con que estan
relacionados y a las que se les asemejan. Solamente inferiré de estas précticas y este
razonamiento que el efecto de la semeganza, consistente en vivificar la idea, es muy
corriente, y como en todo caso deben concurrir una semejanza y una impresion presente,
poseemos experimentos abundantes para probar |a realidad de |os principios precedentes.

Podemos dar mas fuerza a estos experimentos mediante otro de diferente género,
considerando los efectos de la contigtiidad del mismo modo que los de la semganza. Es
cierto que la distancia disminuye la fuerza de toda idea y que cuando nos aproximamos a
un objeto, aunque no se descubra a nuestros sentidos, actla sobre € espiritu con una
influencia que imita a la impresion inmediata. EI pensamiento de un objeto lleva
rapidamente al espiritu al que le es contiguo, pero sblo la presencia actual de un objeto la
transporta con una vivacidad superior. Cuando me hallo a pocas millas de mi casatodo lo
relativo a ella me impresiona mas directamente que cuando me encuentro distante
doscientas leguas, aunque a esta distancia aun la reflexion acerca de algo en la vecindad
de mis amigos y familia produce una idea de €ellos. Sin embargo, como en este Ultimo
caso ambos objetos del espiritu son ideas, a pesar de existir una fécil transicion entre
ellas, esta transicion por si sola no es capaz de conceder una vivacidad superior a alguna
delasideas por faltar unaimpresion inmediata (18).

Nadie puede dudar de que la causalidad tiene la misma influencia que las otras dos
relaciones de semegjanza y contiglidad. Las gentes supersticiosas se apasionan por las
reliquias de los santos y hombres piadosos por la misma razon que buscan tipos e
imagenes para vivificar su devocion, y aguéllas les proporcionan una mas intima y
vigorosa concepcion de estas vidas gjemplares que desean imitar. Ahora bien; es evidente
gue unas de las mejores reliquias que e devoto puede procurarse son las cosas que han
servido a santo, y S sus vestidos e instrumentos se consideran siempre asi es porque
dispuso en un tiempo de ellos y fueron manejados y usados por él, por cuyo respecto han
de ser considerados como efectos imperfectos y como enlazados con é por una mas
breve cadena de consecuencias que aquellos por los cuales conocemos la realidad de su
existencia. Este fendmeno prueba claramente que una impresion presente mediante la
relacion de causalidad, puede vivificar unaideay, por consecuencia, producir la creencia
0 asentimiento segun la anterior definicidn de ésta.

Pero ¢por qué necesitamos buscar otros argumentos para probar que una impresion
presente, juntamente con unarelacion o transicion de la fantasia, puede vivificar unaidea
cuando el mismo caso de nuestro razonamiento bastara solo para este propdésito? Es cierto
gue debemos tener una idea de todo hecho que creemos. Es cierto que esta idea surge
solamente de una relacion con una impresion presente. Es cierto que la creencia no afade
nada a la idea, sino que tan sdlo cambia nuestra manera de concebirla y la hace mas
fuerte y vivaz. La conclusion presente, relativa a la influencia de la relacion, es la
consecuencia inmediata de todas estas afirmaciones, y cada afirmacion aparece como

67



Psikolibro

segura e infalible. Nada entra en esta actividad del espiritu més que una impresion
presente, una idea vivaz y unarelacion o asociacion en lafantasia entre laimpresion y la
idea, asi que no puede existir sospecha de error.

Para esclarecer alin mas este asunto, considerémoslo como se hace con una cuestion en
la filosofia natural que haya que determinar por experienciay observacion. Supongo que
existe un objeto que se me presenta, partiendo del cual obtengo cierta conclusion y me
formo ideas, de las cuales digo que las creo o que las presto mi asentimiento. Es evidente
aqui que, aunque pueda pensarse gque € objeto que esta presente a mis sentidos y aquel
cuya existencia infiero por € razonamiento se influyan reciprocamente por sus fuerzas o
cualidades particulares, como e fenmeno de creencia que en € presente examino es
meramente interno, siendo dichas fuerzas y cualidades enteramente desconocidas, no
pueden éstas tener parte en su produccion. La impresion presente es la que debe ser
considerada como la causa verdadera y real de laideay de la creencia que la acompafia.
Debemos, por consiguiente, tratar de descubrir, mediante experimentos, las cualidades
particulares que la capacitan para producir un efecto tan extraordinario.

Primeramente, pues, hago observar que laimpresion presente no tiene este efecto por su
propia fuerza y eficacia en tanto que se la considera por si misma como una percepcion
Unica, limitada al momento presente. Hallo que una impresién partiendo de la cual, una
vez presentada, no puedo lograr ninguna conclusion, puede més tarde llegar a ser €
fundamento de la creencia cuando poseo la experiencia de sus consecuencias usuales.
Debemos en cada caso haber observado la mismaimpresién en ejemplos pasados y haber
hallado que iba constantemente unida con alguna otra impresion. Esto esta confirmado
por una multitud tal de experimentos que no admite la mas pequefia duda.

De una segunda observacion concluyo que la creencia que acomparia a la impresion
presente y es producida por un cierto nimero de impresiones y enlaces pasados surge
inmediatamente sin una nueva actividad de la razén o imaginacion. De esto puedo estar
cierto, porque jamas me doy cuenta de una actividad tal y no hallo en el sujeto nada en
gue pueda fundarse. Ahora bien; como Ilamamos costumbre a todo |o que procede de una
repeticion pasada, sin un nuevo razonamiento o conclusion, podemos establecer como
una verdad cierta que toda la creencia que sigue a una impresion presente se deriva tan
solo de aguel origen. Cuando nos hallamos acostumbrados a ver dos impresiones
enlazadas entre si, la aparicion de laidea de la una despierta inmediatamente en nosotros
laideadelaotra.

Habiéndonos convencido plenamente acerca de este punto, hago una tercera serie de
experimentos para conocer si se requiere algo mas que la transicion habitual para la
produccion de este fendmeno de la creencia. Cambio, pues, la primera impresion en una
idea y observo que, aungue la transicion habitual a la idea correlativa continda alin, no
existe, en realidad, ni creencia ni persuasion. Una impresion presente es, pues,
absolutamente necesaria para este proceso, y cuando después de esto comparo una
impresion con una idea y hallo que su Unica diferencia consiste en sus diferentes grados
de fuerza y vivacidad, concluyo de todo €ello que la creencia es una concepcién mas
vivida e intensa de unaidea que procede de su relacion con unaimpresion presente.

Asi, todo razonamiento probable no es méas que una especie de sensacion. No solo en
poesia y musica debemos seguir nuestro gusto y sentimientos, sino también en filosofia.

68



Psikolibro

Cuando yo estoy convencido de un principio sucede tan sélo que una idea me impresiona
mas fuertemente. Cuando yo doy la preferencia a una serie de argumentos sobre otra no
hago mas que decidir de mi sentimiento relativo a la superioridad de su influencia. Los
objetos no poseen una conexion entre si que pueda descubrirse, y por ningin otro
principio mas que por la costumbre, que actla sobre la imaginacion, podemos hacer una
inferencia partiendo de la apariencia del uno parallegar ala existenciadel otro.

Es digno de ser observado que |a experiencia pasada, de la que dependen todos nuestros
juicios relativos ala causay a efecto, puede actuar sobre nuestro espiritu de una manera
tan insensible que no nos demos jamas cuenta de €ello, y hasta en cierto modo puede
sernos desconocido esto. Una persona gque se detiene en su camino por encontrar un rio
gue lo atraviesa prevé las consecuencias de su avance, y e conocimiento de las
consecuencias le es sugerido por la experiencia pasada, que le informa de ciertos enlaces
de causas y efectos. ¢Podemos, sin embargo, pensar que en esta ocasion reflexiona sobre
alguna experiencia pasada y recuerda casos que ha visto u oido, para descubrir 10s efectos
del agua sobre los cuerpos animales? Seguramente gue no; no es éste e modo como
procede en su razonamiento. La idea de hundirse va tan intimamente unida con la del
agua y la idea de ahogarse tan inmediatamente unida con la de hundirse, que € espiritu
realiza latransicion sin el auxilio de la memoria. El habito actla antes de que tengamos
tiempo para la reflexion. Los objetos parecen tan inseparables que no nos detenemos ni
un momento al pasar del uno a otro. Pero como esta transicion procede de la experiencia
y no de una conexion primaria entre las ideas, debemos reconocer necesariamente que la
experiencia puede producir una creencia y un juicio relativo a causas y efectos por una
actividad separada y sin pensar en ello. Esto hace desaparecer todo pretexto, si es que
gueda alguno, para afirmar que el espiritu se convence razonando sobre e principio de
gue casos de que no tenemos experiencia deben parecerse necesariamente a agquellos de
gue la tenemos; pues aqui hallamos que €l entendimiento o imaginacion puede hacer
inferencias partiendo de la experiencia pasada sin reflexionar sobre ello, y mucho menos
sin formarse un principio concerniente a ello o razonar sobre este principio.

En general podemos observar que en todos los enlaces mas firmes y uniformes de
causas y efectos, como lo son la gravedad, €l choque, la solidez, etcétera, € espiritu
jamas dirige su vista expresamente a la consideracién de la experiencia pasada, aungue en
otras asociaciones y objetos més raros e inhabituales puede ayudarse la costumbre y
transicion de ideas por esta reflexion. Es més; hallamos en algunos casos que lareflexién
produce la creencia sin la costumbre, 0, mas propiamente hablando, que la reflexion
produce la costumbre de una manera oblicua y artificial. Me explicaré. Es cierto que no
solamente en filosofia, sino aun en la vida corriente, podemos lograr €l conocimiento de
una causa particular por un experimento Unico con tal de que sea hecho con juicio y
después de suprimir cuidadosamente todas las circunstancias extrafias y superfluas.
Ahora bien; como después de un experimento de este género € espiritu, basdndose en la
apariencia de una causa o de un efecto, puede realizar una inferencia relativa a la
existencia de su correlativo, y como un habito jamas puede adquirirse por un Unico caso,
podria pensarse que la creencia no puede estimarse en este caso efecto del habito. Sin
embargo, esta dificultad se desvanecera si consideramos que, si bien aqui suponemos
tener un Unico experimento de un efecto particular, poseemos, sin embargo, millones de
ellos para convencernos del principio de que objetos iguales, colocados en iguales
circunstancias, produciran siempre iguales efectos, y como este principio ha sido

69



Psikolibro

establecido por un habito suficiente, concede evidencia y firmeza a toda opinién a que se
aplique. La conexion de las ideas no es habitual después de un experimento Unico; pero
esta conexion se comprende bajo otro principio que es habitual, o que nos lleva de nuevo
anuestra hipotesis. En todos |os casos transferimos nuestra experiencia alos casos de que
no tenemos experiencia, ya sea expresa o técitamente, o directa o indirectamente.

No debo concluir este asunto sin observar que es muy dificil hablar de las operaciones
del espiritu con absoluta propiedad y exactitud, porque el lenguaje corriente ha hecho rara
vez una distincion penetrante entre ellas, sino que ha designado generalmente con €l
mismo término todas las que se parecen mucho entre si. Esto es una fuente de obscuridad
y confusion casi inevitable en €l autor, de tal modo que puede dar lugar frecuentemente a
dudas y objeciones del lector, en las cuaes, si fuese de otro modo, no habria ni pensado.
Asi, mi posicion general de que una opinién o creencia no es mas que una idea fuerte y
vivaz, derivada de una impresion presente relacionada con €ella, puede encontrar la
siguiente objecion por razdn de una pequefia ambigiiedad en las palabras fuerte y vivaz.
Puede decirse que no solo una impresion puede dar lugar al razonamiento, Sino que una
idea puede también tener la misma influencia, dado mi principio de que todas nuestras
ideas se derivan de las impresiones correspondientes; pues suponiendo que me forme una
idea presente, de la que he olvidado la correspondiente impresion, soy capaz de concluir,
partiendo de estaidea, que esta impresion ha existido una vez, y como esta conclusion va
acompafiada de la creencia, puede preguntarse de donde vienen las cualidades de fuerzay
vivacidad derivadas que constituyen esta creencia. A esto contesto rgpidamente: de la
idea presente, pues como la idea no se considera aqui como la representacion de un
objeto ausente, sino como una percepcion real en € espiritu, de la que somos
intimamente conscientes, debe ser capaz de conceder a todo lo que esta relacionado con
ella la misma cualidad, lldmese ésta firmeza, solidez, fuerza o vivacidad con que €
espiritu reflexiona sobre ella y esta asegurado de su existencia presente. La idea suple
agui a la impresion y es totalmente lo mismo en lo que respecta a nuestro propdésito
presente.

Basandonos en los mismos principios no tenemos por qué sorprendernos de oir hablar
del recuerdo de una idea, esto es. de la idea de una idea y de su fuerza y vivacidad
superior a las concepciones inconexas de la imaginacion. Reflexionando sobre nuestros
pensamientos pasados, no solo bosquejamos |os objetos en los que hemos pensado, sino
gue también concebimos la accion del espiritu en la meditacion, este cierto no se qué del
cual es imposible dar una definicion o descripcion, pero que cada uno entiende
suficientemente. Cuando la memoria ofrece una idea de esto y se |0 representa como
pasado, es fécil concebir que la idea puede tener mas vigor y firmeza que cuando
pensamos en un pensamiento pasado del que no tenemos recuerdo.

Después de esto, todo € mundo entendera cdmo podemos formamos la idea de una
impresiéon o de una idea'y cdmo podemos creer en la existencia de una impresion y de
unaidea.

Seccion I1X
De los efectos de otras relaciones y otros habitos.

Tan convincentes como puedan parecer |os precedentes argumentos, no debemos, sin
embargo, contentarnos con ellos, sino que debemos considerar el asunto en todos sus

70



Psikolibro

aspectos para hallar algunos nuevos puntos de vista desde los cuales poda mos ilustrar y
confirmar principios tan fundamentales y extraordinarios. Una vacilacion cuidadosa,
antes de admitir una nueva hipotesis, es una disposiciéon tan digna de alabanza en los
filosofos y tan necesaria para €l examen de la verdad, que merece se latenga en cuenta 'y
requiere que se presente todo argumento que pueda tender a su satisfaccion y se refute
toda objecion que pueda ser un obstaculo para su razonamiento.

He observado frecuentemente que, ademas de la causa y €l efecto, las dos relaciones de
semegianza y contiglidad deben ser consideradas como principios asociadores del
pensamiento y como capaces de llevar la imaginacién de una idea a otra. He hecho
observar también que, cuando dos objetos estéan enlazados entre si por alguna de estas
relaciones, si uno de ellos se halla inmediatamente presente a la memoria o los sentidos,
no solamente el espiritu esllevado a su correlativo por medio del principio de asociacion,
sino también que lo concibe con una fuerza y vigor adicional por la actuaciéon de este
principio y de laimpresion presente. Todo esto |o he hecho observar para confirmar, por
analogia, mi explicacion de nuestros juicios referentes a la causa y € efecto. Sin
embargo, este mismo argumento puede quiza volverse contra mi y, en lugar de ser una
confirmacion de mi hip6tesis, convertirse en una objecién a ella; pues puede decirse que,
s todas las partes de la hipotesis fueran ciertas, a saber: que estas tres especies de
relacion se derivasen del mismo principio; que sus efectos, consistentes en reforzar y
vivificar nuestras ideas, fuesen los mismos, y que la creencia fuese méas que una
concepcion intensa y vivida de una idea, se seguiria que la accion del espiritu no sblo
puede derivarse de la relacion de causa y efecto, sino también de la de contiglidad y
semejanza. Pero como hallamos por experiencia que la creencia surge solamente de la
causa y que no podemos hacer una inferencia de un objeto a otro, excepto cuando se
hallan enlazados por esta relacion, podemos concluir que existe algun error en €
razonamiento que nos lleva atales dificultades.

Esta es la objecién; consideremos ahora su solucion. Es evidente que todo lo que se
halla presente a la memoria e impresiona €l espiritu con una vivacidad que se asemeja a
la de unaimpresién inmediata debe ser un factor considerable en todas | as actividades del
espiritu y debe distinguirse con facilidad de las meras ficciones de la imaginacion. De
estas impresiones 0 ideas de la memoria formamos una especie de sistema que
comprende todo lo que recordamos haber estado presente, ya sea la percepcion interna o
a los sentidos, y cada término de este sistema unido a la impresion presente es lo que
[lamamos realidad. Sin embargo, €l espiritu no se detiene agui, pues hallando que,
ademés de este sistema de percepciones, existe otro enlazado por el habito, o, si se quiere,
por la relacion de causa y efecto, procede a la consideracion de sus ideas, y como
experimenta que en cierto modo es determinado a considerar estas ideas particulares y
gue la costumbre o relacion por la cual esta determinado no admite el cambio mas
minimo, las construye en un nuevo sistema que igualmente designa con € titulo de
realidad. El primero de estos sistemas es objeto de la memoria y los sentidos; € segundo,
del juicio.

Es e ultimo principio €l que puebla el mundo y nos permite conocer existencias que
por su distancia en tiempo y lugar se hallan mas alla del alcance de los sentidos y la
memoria. Mediante €l finjo el universo en mi imaginacion y fijo mi atencion en la parte
gue me agrada. Me formo una idea de Roma, a la que jamas vi ni recuerdo, pero que se

71



Psikolibro

halla enlazada con impresiones que yo recuerdo haber recibido en la conversacion y en
los libros de los vigjeros e historiadores. Esta idea de Roma la coloco en una cierta
situacién en la idea de un objeto que Ilamo la tierra. Uno a €ella la concepcion de un
gobierno particular, religion y vida. Considero el tiempo pasado e imagino su fundacion,
sus varias revoluciones, triunfos y desgracias. Todo esto, y o demés que yo creo, no son
mas que ideas, aunque por su fuerza y orden fijo que surge del habito y la relacién de
causa y efecto se distinguen de las otras ideas que son tan solo producto de la
imaginacion.

En cuanto a la influencia de la contiglidad y semejanza, podemos observar que, s €
objeto contiguo o0 semejante es comprendido en este sistema de realidades, no hay duda
alguna de que estas dos relaciones ayudardn a la de causa y efecto y fijaran la idea
relacionada con més fuerza en la imaginacion. Debo ampliar esto ahora. Mientras tanto,
[levo mi observacion un poco més lgjos y afirmo que, aun cuando €l objeto relacionado
no sea mas que fingido, larelacion servira para vivificar laidea'y aumentar su influencia.
Sin duda alguna, un poeta serd € mas capaz de hacer |a descripcion mas intensa de los
Campos Eliseos al ser impulsada su imaginacion por la vista de una bella pradera o
jardin, del mismo modo que puede por su fantasia colocarse en medio de estas regiones
fabulosas y, por la contiguidad fingida, vivificar su imaginacion.

Sin embargo, aunque no puedo excluir totalmente las relaciones de semejanza y
contiglidad de la actividad de |la fantasia, se puede observar que cuando se presentan
solas su influencia es muy débil o incierta. Del mismo modo que la relacién de causa y
efecto se requiere para persuadirnos de alguna existencia real, se requiere esta persuasion
para dar fuerza a estas otras relaciones, pues cuando ante la apariencia de una impresion
no solo fingimos otro objeto, sino que iguamente, de un modo arbitrario y por nuestro
mero capricho y placer, concedemos una relacion particular a la impresion, puede esto
tener tan solo una pequeiia influencia sobre el espiritu y no existe razéon alguna para que
al volver sobre la misma impresion nos hallemos determinados a colocar el mismo objeto
en la misma relacion con ella. No existe ninguna necesidad para que e espiritu finja
algun objeto semgante y contiguo, y s 1o finge, existe una necesidad muy pequefia para
gue se limite al mismo sin unadiferencia o variacion; y de hecho, unaficcion tal se funda
tan poco en la razon, que nada méas que & puro capricho puede determinar € espiritu a
formarsela, y siendo este principio fluctuante e incierto, es imposible que pueda jamas
actuar con un grado considerable de fuerza y constancia. El espiritu prevé y anticipa €l
cambio, y aun desde el primer momento experimenta lo inconexo de sus actividades y el
débil dominio que tiene de sus objetos. Y como esta imperfeccion es muy sensible en
cada caso particular, aumenta por la experienciay la observacion cuando comparamos los
varios casos que recordamos y forma una regla general contraria a que repose alguna
seguridad en estos momentaneos chispazos de luz que surgen en laimaginacion partiendo
de unafingida semejanza o contiguidad.

Larelacion de causay efecto tiene todas |as ventajas opuestas. Los objetos que presenta
son fijos e inalterables. Las impresiones de la memoria jamas cambian en un grado
considerable y cada impresion surge acompafada de una idea precisa que ocupa su lugar
en la imaginacion como ago solido, rea, cierto e invariable. EI pensamiento se hala
siempre determinado a pasar de la impresion a la ideay de la impresion particular a la
idea particular sin ninguna eleccion o vacilacion.

72



Psikolibro

No contento con refutar esta objecion, debo tratar de sacar de ella una prueba de la
doctrina presente. La contiglidad y la semejanza tienen un efecto muy inferior a de la
causalidad, pero tienen algun efecto y aumentan la conviccion de una opinion y la
vivacidad de una concepcion. Si esto puede probarse en varios casos nuevos, ademas de
los que ya hemos observado, sera un argumento de no poca consideracién en favor de que
la creencia no es mas que unaidea vivaz relacionada con unaimpresion presente.

Para comenzar con la contiglidad ha sido notado, tanto entre los mahometanos como
entre los cristianos, que los peregrinos que han visto La Meca o Tierra Santa son
creyentes mucho més fieles y celosos que los que no han tenido esta ventgja. Un hombre
cuya memoria le presenta una imagen vivaz del Mar Rojo, del Desierto, Jerusalén y
Galilea no puede dudar jamas de los hechos milagrosos que son narrados por Moisés o
los evangelistas. La idea vivaz de los lugares pasa por una fécil transicion a los hechos
gue se suponen estan relacionados con ellos por contiglidad y aumentan la creencia por
el aumento de la vivacidad de la concepcion. El recuerdo de estos campos y rios tiene la
misma influencia sobre & vulgo que un nuevo argumento y la tiene por las mismas
causas.

Podemos hacer una observacion igual relativa a la semegjanza. Hemos notado que la
conclusion que hacemos partiendo de un objeto presente, para llegar a su causa o efecto
ausente, no se funda jamas en las cualidades que observamos en este objeto considerado
en si mismo o, en otras palabras, que es imposible determinar de otro modo mas que por
experiencia lo que resultara de un fenémeno o lo que le ha precedido. Pero aungue esto
sea tan evidente en si mismo que no parece necesitar de prueba, sin embargo, los
filésofos han imaginado que existe una causa aparente por la comunicacion del
movimiento y que un hombre razonable puede inmediatamente inferir el movimiento de
un cuerpo partiendo del impulso que otro imprime sin recurrir a ninguna observacion
pasada. Que es falsa esta opinién lo mostrara una prueba facil, pues si una inferencia tal
puede ser hecha meramente partiendo de las ideas de cuerpo, movimiento e impulso,
debe remontar a una demostracion y debe implicar la absoluta imposibilidad de un
supuesto contrario. Todo efecto, pues, ademés de la comunicacién del movimiento,
implica una contradiccion formal, y no solo es imposible que pueda existir, sino también
gue pueda concebirse. Sin embargo, pronto podemos convencernos de lo contrario
formandonos una idea clara y consistente de un cuerpo moviendo a otro, de su reposo
inmediatamente después del contacto o de su regreso en la misma linea en que vino, o de
su destruccion o de su movimiento circular o eliptico y en breve de un nimero infinito de
otros cambios a los que puede suponerse se halla sometido. Estos supuestos son todos
consistentes y naturales, y la razon de por qué imaginamos que la comunicacion del
movimiento es mas consistente y natural, no solo que estos supuestos, sino también que
algun otro efecto natural, se funda en larelacion de semejanza entre la causa y €l efecto,
gue va unida agui a la experiencia y enlaza los objetos entre si de la manera mas estrecha
e intima, de modo que nos hace imaginarlos como absolutamente inseparables. La
semejanza, pues, tiene la misma influencia que la experiencia o unainfluencia paraelaa
ésta, y como el Unico efecto inmediato de la experiencia es asociar nuestras ideas entre si,
se sigue que toda creencia surge de la asociacion de ideas, segiin mi hipotesis.

Se concede universalmente por |os escritores de Optica que € ojo ve siempre el mismo
nimero de puntos fisicos, y que un hombre en la cumbre de una montafia no tiene

73



Psikolibro

presente a sus sentidos una imagen mas grande que la que posee cuando esta encerrado
en el més estrecho recinto o habitacion. Tan solo por experiencia inferimos el tamario del
objeto partiendo de algunas cualidades peculiares de la imagen, y esta inferencia del
juicio se confunde con la sensacion, como es comun en otras ocasiones. Ahora bien; es
evidente que lainferencia del juicio es aqui mucho mas vivaz que lo que acostumbra a ser
en nuestros razonamientos corrientes y que un hombre tiene una concepcion mas vivaz de
la vasta extension del Océano mediante la imagen que percibe por su vista cuando se
halla en la cumbre de un alto promontorio que cuando oye solamente el rugir de las
aguas. Experimenta un placer mas sensible ante su magnificencia, 1o que es una prueba
de su idea mas vivaz, y confunde su juicio con la sensacion, 10 que es otra prueba de ello.
Como la inferencia es igual en los dos casos, la vivacidad superior de la concepcidn, en
un caso, no puede proceder mas gque de que, a hacer la inferencia partiendo de la vista,
ademés del enlace por € habito, existe también una semejanza entre la imagen y €
objeto, acerca del cual inferimos que fortalece larelacion y hace pasar la vivacidad de la
impresion alaidea relacionada con un movimiento mas fécil y mas natural .

Ninguna debilidad de la naturaleza humana es méas universal y notable que lo que
[lamamos comuUnmente credulidad, o sea el prestar facilmente fe a testimonio de los
otros, y esta debilidad se explica también, naturalmente, partiendo de la in fluencia de la
semeganza. Cuando admitimos un hecho basandonos en € testimonio humano, nuestra fe
surge del mismo origen que nuestras inferencias de causas a efectos y de efectos a causas,
y no existe nada mas que nuestra experiencia de los principios que rigen la naturaleza
humana para darnos alguna seguridad de la veracidad de los hombres. Sin embargo,
aunque la experiencia sea el verdadero criterio de este |o mismo gue de |os otros juicios,
rara vez nos guiamos enteramente por ella, siho que experimentamos una inclinacion
notable a creer todo lo que nos es dicho, aun lo relativo a las apariciones, encantos y
prodigios tan contrarios como sean éstos a la experiencia y observacion cotidianas. Las
palabras o discursos de los otros hombres tienen una intima conexién con ciertas ideas en
Su espiritu, y estas ideas tienen también una conexion con los hechos u objetos que
representan. Esta Ultima conexion se exagera mucho y se atrae nuestro asentimiento mas
alla de lo que la experiencia puede justificarla, 10 que no puede proceder més que de la
semejanza entre las ideas y los hechos. Otros efectos solamente ponen de relieve sus
causas de una maneraindirecta; pero € testimonio de los hombres o hace directamente y
debe ser considerado tanto una imagen como un efecto. No debemos maravillarnos, por
consiguiente, de que seamos tan precipitados en nuestras inferencias que parten de € y
seamos guiados menos por nuestra experiencia en nuestros juicios relativos a é que en
los que hacemos sobre otros asuntos.

Del mismo modo que cuando la semejanza va unida con la causalidad fortifica nuestros
razonamientos, lafalta de ella en un grado elevado es capaz de destruirlos casi por entero.
De esto existe un notable caso en la despreocupacion y estupidez universal de los
hombres con respecto a su estado futuro, por € que muestran una incredulidad obstinada,
mientras gque prestan una ciega credulidad en otras ocasiones. De hecho no existe un
asunto mas amplio para el asombro del estudioso y de tristeza para e hombre piadoso
gue € observar la negligencia de la totalidad del género humano en lo que respecta a su
condicion futura, y con razén muchos tedlogos eminentes no experimentan escrupulo
alguno en afirmar que, aungue €l vulgo no posee los principios formales de lainfidelidad,
sin embargo es en su corazén realmente infiel y no posee nada andlogo alo que podemos

74



Psikolibro

[lamar una creencia en la duracion eterna de las almas; pues consideremos, por una parte,
gue los tedlogos han hablado con tanta elocuencia con respecto a la importancia de la
inmortalidad, y a mismo tiempo reflexionemos que, aunque en los asuntos de la retérica
podemos presentar nuestra explicacion con alguna exageracion, debemos conceder en
este caso que las figuras més poderosas son infinitamente inferiores a asunto; después de
esto, dirijamos nuestra vista a la prodigiosa seguridad de los hombres en este particular.
Me pregunto s |as gentes creen realmente o que les ha sido inculcado y 1o que pretenden
afirmar; la respuesta es manifiestamente negativa. Como la creencia es un acto del
espiritu y que surge de la costumbre, no es extrafio que la falta de semejanza pueda
deshacer 1o que el habito ha establecido y disminuir la fuerza de la idea del mismo modo
gue € ultimo principio la aumenta. Un estado futuro se halla tan algjado de nuestra
comprension y tenemos una idea tan obscura del modo como existiremos después de la
disolucién del cuerpo, gue todas | as razones que podamos aducir, por muy poderosas que
sean en si mismas y por muy reforzadas que se hallen por la educacién, no son capaces,
con imégenes tan torpes, de dominar esta dificultad o conceder una autoridad suficiente o
fuerza a la idea. Prefiero mas bien atribuir esta incredulidad a la idea débil que nos
formamos de nuestra condicion futura derivada de la falta de semejanza con nuestra vida
presente que derivarla de su lgjania, pues observo que los hombres se preocupan siempre
de lo que pueden esperar después de su muerte, con tal de que tenga que ver con este
mundo, y pocos son indiferentes a su nombre, su familia, amigos y patria en un cierto
periodo de tiempo. De hecho, |lafalta de semejanza en este caso destruye tan enteramente
la creencia, que excepto aquellos pocos que por la fria reflexion sobre la importancia del
asunto han cuidado, por meditacion repetida, de fijar en sus espiritus los argumentos en
favor de unavida futura, hay muy pocos que crean en lainmortalidad del alma, segiin un
juicio fiel y firme andlogo a que se deriva del testimonio de los vigjeros e historiadores.
Esto se ve muy notablemente siempre que los hombres tienen ocasion de comparar los
placeres y dolores, las recompensas y castigos de esta vida con los de la futura, aun
cuando €l caso no sea el suyo mismo Yy no exista pasion violenta que perturbe su juicio.
Los catdlicos romanos son ciertamente la mas celosa de | as sectas del mundo cristiano, v,
sin embargo, pocos se encontraran entre los miembros més refinados de esta confesion
gue no censuren latraicion de las pélvoras y la matanza de San Bartolomé como crueles
y bérbaras, aunque proyectadas y ejecutadas contra € mismo pueblo, a que, sin
escrupulo ninguno, condenan a los castigos eternos e infinitos. Todo lo que podemos
decir para excusar su contradiccion es que no creen realmente lo que afirman
concerniente a la vida futura, y no existe una prueba megor de ello que su misma
contradiccion.

Podemos afiadir a esta indicacion que en asuntos de religion los hombres encuentran
placer en ser aterrorizados y que no hay predicadores méas populares que los que excitan
la mayor tristeza y las pasiones més tétricas. En los asuntos corrientes de la vida, en los
gue sentimos y nos hallamos penetrados de la solidez del asunto, nada puede ser mas
desagradable que el miedo y € terror, y solo en las representaciones dramaticas y en los
sermones religiosos nos producen siempre placer. En @ Ultimo caso, la imaginacion
reposa indol ente niente sobre unaidea, y habiendo sido suavizada la pasién por lafaltade
la creencia en el asunto, no posee mas que el efecto agradable de vivificar e espiritu y
fijar laatencion.

75



Psikolibro

La hipotesis presente obtendra una confirmacion adicional si examinamos los efectos
de otros géneros de héabito, asi como de otras relaciones. Para entender esto debemos
considerar que € hdébito, al cual atribuyo toda creencia y razonamiento, puede actuar
sobre el espiritu vigorizando una idea de dos modos distintos, pues suponiendo gue en
toda la existencia pasada hemos hallado que dos objetos han aparecido unidos siempre
entre si, es evidente que, en cuanto aparezca uno de estos objetos en una impresion
debemos, por la costumbre, realizar una fécil transicion a la idea del objeto que le
acomparia usualmente, y por medio de la impresion presente y de la facil transicion
debemos concebir esta idea de una manera més fuerte y mas vivaz que lo hacemos con
una imagen mas inconexa y fluctuante de la fantasia. Pero supongamos ahora que una
idea por si sola, sin alguna de esta preparacion curiosa y cas artificial, haga
frecuentemente su aparicion en el espiritu; esta idea debe por grados adquirir facilidad y
fuerzay se debe distinguir por su firme dominio y fécil introduccion de toda idea nuevay
no usual. Esta es la Unica caracteristica en que coinciden los dos géneros antedichos de
habito, y s resulta que sus efectos sobre € juicio son similares y proporcionados,
podemos concluir ciertamente que la explicacion precedente de esta facultad es
satisfactoria. Pero ¢podemos dudar de esta concordanciay de su influencia sobre € juicio
cuando consideramos la naturaleza y |os efectos de la educacion?

Todas las opiniones y nociones de las cosas a las que hemos sido habituados desde
nuestra infancia arraigan tan profundamente que es imposible para nosotros, mediante
todo el poder de larazdn y experiencia, desarraigarlas, y este habito no sdlo se acerca en
su influencia, sino que a veces supera a gue surge de la constante union inseparable de
las causas y efectos. No nos debemos contentar aqui con decir gue la vivacidad de laidea
produce la creencia. debemos mantener que es individualmente la misma: la repeticion
frecuente de una idea fija a ésta en la imaginacion; pero no puede jamas por si misma
producir la creencia s e acto del espiritu, por la constitucion original de nuestra
naturaleza, estaba tan sdlo unido a razonamiento y comparacion de ideas. El hdbito nos
lleva a una falsa comparacion de ideas; este es e efecto mas grande que podemos
concebir con respecto de é; pero es cierto que jamas puede substituir ala comparacion ni
producir un acto del espiritu que corresponda naturalmente a este principio.

Una persona que ha perdido una pierna o un brazo por amputacion trata durante largo
tiempo de servirse de él. Después de la muerte de una persona se observa corrientemente
por toda su familia, especialmente por los criados, que apenas pueden creer que ha
muerto, Sino que se imaginan que se halla en su cuarto o en algun otro lugar donde
acostumbraban a encontrarle. Yo he oido frecuentemente en conversacion, después de
hablar de una persona a quien se pondera por algo, decir a alguien que no lo conocia: «No
le he visto, pero cas me imagino haberlo visto cuando oigo hablar de él.» Todos estos
son casos paralelos.

Si consideramos como es debido este argumento de la educacion, resultara muy
convincente, y tanto més cuanto que se halla fundado en uno de los fenGmenos mas
comunes que podemos encontrar en todas partes. Estoy persuadido de que después del
examen hallaremos que una mitad de las opiniones reinantes entre el género humano se
debe ala educacion, y que los principios que se admiten asi implicitamente contrarrestan
a los que se deben a razonamiento abstracto o la experiencia. Del mismo modo que los
mentirosos, por la repeticion frecuente de sus mentiras, Ilegan a recordarlas, € juicio, o

76



Psikolibro

mas bien la imaginacion, por medios analogos pueden poseer ideas tan fuertemente
impresas en ellos y concebirlas tan claramente, que pueden operar sobre el espiritu de la
misma manera que los sentidos, la memoria o la razén presente a nosotros. Sin embargo,
como la educacion es una causa artificial y no natural y como sus maximas son
frecuentemente contrarias a la razén y aun entre si mismas, en los diferentes tiempos y
lugares, no es jamas, por este motivo, admitida por los filésofos, aunque en realidad se
basa casi sobre e mismo fundamento de la costumbre y la repeticion que nuestro
razonamiento relativo alas causas y efectos(19).

Seccion X
Delainfluencia dela creencia.

Aunque la educacion sea rechazada por la filosofia como un fundamento falaz de
asentimiento a cualquier opinion, prevalece, sin embargo, en e mundo y es el motivo de
por qué todos los sistemas estan dispuestos a ser repudiados en un principio como nuevos
y no usuales. Esto quiza sera el destino de lo que ya he expuesto referente a la creencia,
pues aunque las pruebas que he presentado me parecen perfectamente decisivas, no
espero hacer muchos prosélitos para mi opinion. Los hombres se persuadiran dificilmente
de que efectos de tanta importancia puedan nacer de principios que parecen tan
insignificantes y de que la mayor parte de nuestros razonamientos, con todas nuestras
acciones y pasiones, pueda derivarse tan solo de la costumbre y el habito. Para evitar esta
objecion debo anticipar algo aqui que sera considerado més apropiadamente después,
cuando hablemos de las pasiones y del sentido de la belleza.

En e espiritu humano se halla establecida una percepcion del dolor y el placer como
resorte capital y principio motor de todas sus acciones; pero €l dolor y el placer tienen
dos modos de hacer su aparicion en el espiritu, y uno de ellos tiene efectos muy
diferentes de los del otro. Pueden aparecer como unaimpresion para €l sentimiento actual
0 solamente como una idea, como sucede ahora cuando los menciono. Es evidente que la
influencia de éstos sobre nuestras acciones estd muy lejos de ser igual. Las impresiones
acttan sobre el alma siempre y en el grado maés alto, pero no toda idea tiene e mismo
efecto. La naturaleza ha procedido con precaucion en este caso y parece haber evitado
cuidadosamente los inconvenientes de los dos extremos. Si sOlo las impresiones
influyeran en la voluntad deberiamos en cada momento de nuestra vida hallarnos
sometidos a las mas grandes calamidades, porque aunque prevemos su aproximacion no
nos hallariamos dotados por la naturaleza de un principio de accion que pudiese
impedirnos a evitarlas. Por otra parte, si toda idea influyese en nuestras acciones, nuestra
condicién no se halaria muy mejorada, pues es tal la instabilidad y actividad del
pensamiento, que las imagenes de todas | as cosas, especialmente de los bienes y males, se
hallan siempre cruzando €l espiritu, y si se hallasen guiadas por cualquier concepcién de
este género de los males no gozariamos ni un momento de paz y tranquilidad.

La naturaleza ha elegido, por consiguiente, un término medio, y ni ha concedido atoda
idea de un bien o un mal € poder de actuar sobre la voluntad, ni la ha privado
enteramente de su influencia. Aungue una ficcion de un mal no tiene eficacia, hallamos
por experiencia que las ideas de los objetos que creemos que son 0 seran existentes
producen en menor grado € mismo efecto que las impresiones que se hallan
inmediatamente presentes a los sentidos y la percepcion. El efecto, pues, de la creencia

77



Psikolibro

consiste en conceder a una simple idea la igualdad con las impresiones y concederle una
analoga influencia sobre las pasiones. Este efecto solo puede tenerlo haciendo que una
idea se aproxime a unaimpresion en fuerza y vivacidad, pues como los diferentes grados
de fuerza constituyen la diferencia original entre unaimpresion y unaidea, deben ser, por
consecuencia, la fuente de todas las diferencias en |os efectos de estas percepciones, y su
supresion total o parcial, la causa de toda nueva semejanza que adquieran. Dondequiera
gue podamos hacer que una idea se aproxime a las impresiones en fuerzay vivacidad se
asemejara a ella igualmente en su influencia sobre € espiritu, y, por € contrario, cuando
se asemegja a la impresion en esta influencia, como sucede en el caso presente, debe
proceder esto de su aproximacion en fuerza y vivacidad. La creencia, pues, ya que hace
gue una idea tenga los mismos efectos que las impresiones, debe hacer que se les asemee
en estas cualidades y no es méas que una concepcion mas vivaz e intensa de unaidea. Esto
puede servir como un argumento adicional para € presente sistema y puede darnos una
nocion de la manera como nuestros razonamientos partiendo de la causalidad son capaces
de actuar sobre lavoluntad y las pasiones.

Del mismo modo que la creencia es casi absolutamente necesaria para excitar nuestras
pasiones, las pasiones, a su vez, son muy favorables a la creencia, y no solo los hechos
gue producen emociones agradables, sino también y muy frecuentemente los que nos
causan dolor, llegan a ser por esta razén mas prestamente objetos de opinion y fe. Un
cobarde, cuyo miedo se despierta facilmente, asiente con facilidad a toda noticia del
peligro que le den, lo mismo gue una persona de disposicion triste y melancélica es muy
crédula para todo lo que aimenta su pasion dominante. Cuando un objeto capaz de
afectarnos se presenta da la alarma y excita inmediatamente un grado de su pasién
correspondiente, especialmente en las personas que son naturalmente propensas a esta
pasion. Esta emocion pasa por una facil transicion alaimaginacion y difundiéndose sobre
laidea del objeto que afecta, nos hace formarnos su idea con mayor fuerzay vivacidad y
nos hace asentir a ella segiin €l sistema que precede. La admiracion y la sorpresa tienen el
mismo efecto que las otras pasiones, y de acuerdo con esto podemos observar que entre el
vulgo los curanderos y proyectistas encuentran una fe mas fécil por la razén de sus
pretensiones magnificas que si se mantuviesen dentro de los limites de la moderacion. El
primer asombro que naturalmente acomparia a sus relaciones maravillosas se extiende
sobre toda el aima, y de este modo vivificay fortalece laidea, de manera que se asemeja
alasinferencias que sacamos de la experiencia. Esto es un misterio gue ya conocemos un
poco y que tendremos ocasiOn de conocer mejor en €l curso de este tratado.

Después de esta explicacion de la influencia de la creencia sobre las pasiones
hallaremos menos dificultad en explicar sus efectos sobre la imaginacion tan ex-
traordinarios como puedan parecer. Es cierto que no obtenemos placer de un discurso
cuando nuestro juicio no asiente alas imagenes que son presentadas a nuestra fantasia. La
conversacion de los que han adquirido € habito de mentir, aunque no sea en asuntos de
importancia, jamas nos produce satisfaccion, y esto porque las ideas que nos presentan no
yendo acompafiadas de la creencia no impresionan €l espiritu. Los poetas mismos,
aunque mentirosos por profesion, tratan siempre de dar un aire de verdad a sus ficciones,
y cuando olvidan esto totalmente, sus obras, aunque ingeniosas, no seran capaces de
producir mucho placer. En resumen, podemos observar que, aungue las ideas no tengan
influencia ninguna sobre la voluntad y |as pasiones, la verdad y larealidad son necesarias
aln para hacerlas gratas alaimaginacion.

78



Psikolibro

Si comparamos entre si todos |os fendmenos que se presentan con relacién a este asunto
hallaremos que la verdad, tan necesaria como pueda parecer en todas las obras del genio,
no tiene mas efecto que procurar una facil aceptacion de las ideas y hacer que €l espiritu
se repose en ellas con satisfaccion o a menos sin repugnancia. Pero como esto es un
efecto que puede suponerse fécilmente que nace de la solidez y fuerza que, segin mi
sistema, acompaiia a las ideas que son establecidas por € razonamiento de causalidad, se
sigue gue toda la influencia de la creencia sobre |a fantasia puede explicarse partiendo de
este sistema. De acuerdo con ello podemos observar que siempre que la influencia surge
de otro principio que no sea la verdad o realidad, éste la suple y proporciona un agrado
igual alaimaginacion. Los poetas han creado lo que ellos llaman un sistema poético de
las cosas que, aunque no es creido ni por ellos ni por los lectores, se estima como un
fundamento suficiente para cualquier ficcion. Hemos sido tan habituados a los nombres
de Marte, Jupiter, Venus, que, de la misma manera que la educacién fija una opinion, la
constante repeticion de estas ideas las hace entrar en el espiritu con facilidad y las
mantiene en la fantasia sin influir € juicio. Del mismo modo los tréagicos toman siempre
su argumento, o por o menos los nombres de sus persongjes principales, de algun hecho
conocido de la historia, y esto no para engaiar a los espectadores, pues confiesan
francamente que la verdad no se observa rigurosamente en todas las circunstancias, sino
para procurar una aceptacion mas fécil, por parte de la imaginacion, de los sucesos
extraordinarios que representan. Es ésta una precaucion gue no se requiere de los poetas
cOmicos, cuyos persongjes e incidentes, siendo de un género mas familiar, son méas
accesibles a la concepcion y son admitidos sin una formalidad tal aun cuando a primera
vista pueda conocerse que son ficticios y mero producto de la fantasia.

La mezcla de verdad y falsedad de los argumentos de los poetas tragicos no solo sirve
para nuestro propdsito presente, mostrando que la imaginacion puede satisfacerse sin una
creencia o seguridad absoluta, sino que puede en otro respecto ser considerada como una
poderosa confirmacion de este sistema. Es evidente que los poetas hacen uso de su
artificio, consistente en tomar los nombres de sus persongjes y |0s sucesos capitales de la
historia, para procurar una més fécil aceptacion del conjunto y producir una impresion
mas profunda sobre la fantasia y las afecciones. Los varios incidentes de la obra
adquieren una especie de relacion por hallarse unidos en un poema o representacion, y si
uno de estos incidentes puede ser un objeto de creencia, concede fuerzay vivacidad alos
gue se hallan relacionados con él. Laviveza de la primera concepcion se difunde a través
de las relaciones y pasa como por muchos tubos o canales a toda idea que esté en
comunicacion con la primaria. Esto de hecho no puede llegar jamés a una seguridad
perfecta, porque la unién entre las ideas es, en cierto modo, accidental; pero se aproxima
tanto a su influencia, que puede convencernos de que se derivan del misino origen. La
creencia debe agradar a la imaginacion por medio de la fuerza y vivacidad que la
acompana, ya que toda idea que posee fuerzay vivacidad encontramos que es agradable a
esta facultad.

Para confirmar esto podemos observar que existe una ayuda reciproca entre €l juicio y
la fantasia, o mismo que entre € juicio y la pasion, y que la creencia no sélo concede
vigor a la imaginacion, sino que una imaginacion vigorosa y fuerte es de todos los
talentos e mas apropiado para proporcionar la creencia y autoridad. Es dificil para
nosotros negar nuestro sentimiento a lo que nos es descrito con los vivos colores de la
elocuencia, y la vivacidad producida por la fantasia es, en muchos casos, mas grande que

79



Psikolibro

la que surge de la costumbre y la experiencia. Somos arrastrados por la viva imaginacion
de un autor o un amigo y hasta é mismo frecuentemente es victima de su propia
fogosidad y genio.

No estara fuera de lugar notar agui que, del mismo modo que una imaginacion viva
degenera muchas veces en locura 0 demencia y tiene con ellas una gran semejanza en su
actividad, influyen éstas a su vez en €l juicio del mismo modo y producen la creencia por
los mismos principios. Cuando la imaginacion adquiere, por un fermento extraordinario
de la sangre y los espiritus, una vivacidad tal que desordena todas sus fuerzas y
facultades, no hay posibilidad de distinguir entre verdad y falsedad, sino que cada ficcién
o0 idea inconexa teniendo la misma influencia que las impresiones de la memoria o las
conclusiones del juicio, es admitida con el mismo valor y actlia con igual fuerza sobre las
pasiones. Una impresion presente y una transicion habitual no son ya necesarias para
vivificar nuestras ideas. Toda quimera del cerebro es tan vivaz e intensa como cuaquiera
de las inferencias que designamos primeramente con el hombre de conclusiones relativas
alos hechos y a veces tanto como las impresiones presentes de |os sentidos.

Podemos observar el mismo efecto en la poesia, aungue en un grado menor, y es comun
a la poesia y la locura que la vivacidad que conceden a las ideas no se deriva de las
situaciones o conexiones particulares de los objetos de estas ideas, sino del temperamento
y disposicion presente de la persona. Pero tan grande como sea € grado que esta
vivacidad alcance, es evidente que en la poesia jamas tiene la misma cualidad afectiva
gue la que surge en el espiritu cuando razonamos alin basandonos en la especie mas
inferior de probabilidad. El espiritu puede facilmente distinguir entre launay la otra, y
cualquiera que sea la emocién que e entusiasmo poético pueda producir a los espiritus,
no es mas que & mero fantasma de la creencia o la persuasion. Sucede |o mismo con la
idea que con la pasién gue ocasiona. No existe ninguna pasion del espiritu humano que
no pueda surgir mediante la poesia, aunque al mismo tiempo las cualidades afectivas de
las pasiones son muy diferentes cuando se despiertan por ficciones poéticas que cuando
surgen de la creenciay larealidad. Una pasion que es desagradable en la vida real puede
producir el mayor agrado en una tragedia o en un poema épico. En € Ultimo caso no nos
oprime tanto: es sentida menos firme y solidamente y no tiene otro efecto més que €l
agradable de excitar a los espiritus animales y despertar la atencién. La diferencia de las
pasiones es una prueba clara de una diferencia analoga en las ideas de las cuales las
pasiones se derivan. Cuando la vivacidad surge de un enlace habitual con unaimpresion
presente, aungque la imaginacion no pueda en apariencia ser muy agitada, existe siempre
algo mas fuerte y real en sus actividades que en los fervores de la poesia y la elocuencia.
La fuerza de nuestras actividades mentales, en este caso, 10 mismo que en otro
cualquiera, no ha de ser medida por |la agitacion aparente del espiritu. Una descripcion
poética puede tener un efecto mas sensible sobre la fantasia que una narracion historica;
puede recoger un mayor nimero de las circunstancias que componen una imagen o
descripcion completa; puede parecer que coloca € objeto ante nosotros con mas vivos
colores. Sin embargo, las ideas que presenta son diferentes, en cuanto a la cualidad
afectiva, de las que surgen de la memoria y del juicio. Hay algo débil e imperfecto en
medio de esta aparente vehemencia del pensamiento y sentimiento que acompaia a las
ficciones de la poesia.

80



Psikolibro

Tendremos después ocasion de hacer notar las semejanzas y diferencias entre un
entusiasmo poético y una conviccion seria. Mientras tanto, no puedo menos de observar
gue la gran diferencia en su cualidad afectiva procede, en alguna medida, de la reflexion
y las reglas generales. Observamos que € vigor de la concepcion que |l as ficciones toman
de la poesia y elocuencia es una circunstancia meramente accidental, de la que toda idea
es igualmente susceptible, y que estas ficciones no se hallan enlazadas con nada que sea
real. Esta observaciéon nos hace prestar algo, por nuestra parte, a la ficcion, por decirlo
asi; pero produce que la idea sea sentida muy diferentemente de las persuasiones
establecidas de un modo duradero y basadas en la memoria y €l habito. Son ambas del
mismo género, pero la primera es muy inferior alas otras tanto en sus causas Como en sus
efectos. Una reflexion sobre las reglas generales nos aparta de aumentar nuestra creencia
con cada aumento de fuerzay vivacidad de nuestras ideas. Cuando una opinion no admite
duda o probabilidad opuesta | e atribuimos una plena verdad, aunque la falta de semejanza
o contiguidad pueda hacer su fuerzainferior ala de otras opiniones. Asi, € entendimiento
corrige las apariencias de los sentidos y nos hace imaginar que un objeto a veinte pies de
distancia parece a la vista tan grande como uno de la misma dimension a diez pies de
distancia.

Podemos observar el mismo efecto de la poesia en un grado menor con esta sola
diferencia de que la mas minima reflexién disipa las ilusiones de la poesia y coloca los
objetos en su verdadera naturaleza. Sin embargo, es cierto que en € calor de un
entusiasmo poético el poeta tiene una creencia artificiosa y aun una especie de vision de
sus objetos, y s existe algin resto de argumento que sostenga esta creencia nada
contribuye mas a su plena conviccién que e ardor de las figuras e imégenes poéticas que
tienen tanta fuerza sobre el poeta mismo como sobre sus lectores.

Seccién Xl
Dela probabilidad del azar

Para conceder a este sistema su plena fuerza y evidencia debemos apartar nuestra vista
de é por un momento y dirigirla a considerar sus consecuencias y a explicar por los
mismos principios alguna otra especie de razonamiento que se deriva del mismo origen.

Los filosofos que han dividido la razén humana en conocimiento y probabilidad y han
definido el primero como la evidencia que surge de la comparaciéon de ideas estan
obligados a comprender todos nuestros argumentos relativos a las causas y efectos bajo el
término general de probabilidad. Sin embargo, aunque cada uno es libre de usar este
término en el sentido que le plazca, y segin esto, en la parte precedente del presente
discurso he seguido este método de expresion, es no obstante cierto que en € lenguaje
corriente afirmamos que muchos argumentos que parten de la causalidad exceden a la
probabilidad y pueden ser admitidos como un género superior de evidencia. Haria el
ridiculo quien dijese que es solo probable que el Sol salga mafiana o que todos los
hombres mueran, aunque es claro que no tenemos mas seguridad de estos hechos que la
gue la experiencia nos proporciona. Por esta razdn quiza serd mas conveniente, para
conservar el sentido corriente de las palabras 'y a mismo tiempo indicar |os varios grados
de evidencia, distinguir en la razon tres grados, a saber: € del conocimiento, € de las
pruebas y el de la probabilidad. Por conocimiento entiendo la seguridad que surge de la
comparacion de ideas; por pruebas, los argumentos que se derivan de larelacion de causa

81



Psikolibro

y efecto y que estan totalmente libres de duda e incertidumbre; por probabilidad, la
evidencia que va acompariada con alguna incertidumbre. Procedo a examinar ahora esta
ultima especie del razonamiento.

La probabilidad o razonamiento por conjetura puede dividirse en dos géneros, a saber:
el que se funda en € azar y e que surge de las causas. Debemos considerar cada uno de
ellos en este orden. La idea de causa y efecto se deriva de la experiencia que,
presentandonos ciertos objetos constantemente enlazados entre si, produce € hébito de
considerarlos en esta relacion, de modo que no podemos, sin una violencia sensible,
considerarlos en ninguna otra.

Por otra parte, como €l azar no es nada real en si mismo y, propiamente hablando, es
meramente la negacién de una causa, su influencia en el espiritu es contraria a la de la
causalidad y le es esencial e dejar a la imaginacion en plena libertad de considerar la
existencia o no existencia del objeto que se considera como contingente. Una causa
indica e camino a nuestro pensamiento y en cierto modo le obliga a considerar
determinados objetos en determinadas relaciones. SOlo €l azar puede destruir esta
determinacion del pensamiento y degar a espiritu en su situacion originaria de
indiferencia, en la que una vez cesen las causas que se oponen a €llo es instantdneamente
reintegrado.

Por consiguiente, ya que una indiferencia total es esencial a azar, ningin azar puede
Ser superior a otro mas que por estar compuesto de un nimero superior de casos iguales,
pues s afirmamos que el azar puede de otro modo ser superior a otro, debemos a mismo
tiempo afirmar que existe algo que le concede esta superioridad y determina el suceso
mas en este sentido que en otro, o sea, con otras palabras, debemos conceder una causa y
destruir € supuesto del azar que ya hemos establecido antes. Una indiferencia perfectay
total es esencial a azar, y una indiferencia total no puede jamas en si misma ser superior
o inferior a otra. Esta verdad no es peculiar a mi sistema, sino que esta reconocida por
todo aquel que hace célculos referentes al azar.

Es aqui notable que, aunque €l azar y la causalidad sean totalmente contrarios, es
imposible para nosotros concebir esta combinacién de azares que se requiere para hacer
un azar superior a otro, sin suponer una mezcla de las causas entre |os azares y un enlace
necesario en algunos respectos con unatotal indiferencia en otros. Cuando nada limita el
azar, toda nocién que la fantasia mas extravagante pueda formarse es de la misma
categoria y no puede existir una circunstancia que conceda a una de €llas ventaja sobre
las otras. Asi, a menos que concedamos gue existen algunas causas para hacer que los
dados caigan y mantengan su forma en la caida y queden sobre una u otra de sus caras, no
podemos hacer ningun célculo relativo a las leyes del azar; pero suponiendo que estas
causas actuen, y suponiendo igualmente gque todo |0 demés es indiferente y determinado
por el azar, es facil llegar a una nocion de una combinacion superior de azares. Un dado
gue tiene cuatro lados marcados con un cierto nimero de puntos y sélo dos con otro nos
proporciona un caso manifiesto y facil de esta superioridad. El espiritu estd aqui limitado
por las causas a un nimero preciso y cualidad de sucesos, y al mismo tiempo no se halla
determinado para elegir un suceso particular.

Prosiguiendo, pues, con este razonamiento, en el que hemos dado ya tres pasos. que €l
azar eslamera negacion de la causa y produce unaindiferenciatotal en el espiritu; que la

82



Psikolibro

negacion de una causa y una indiferencia total no puede jamas ser superior o inferior a
otra; que debe existir siempre una combinacion de causas entre las probabilidades para
fundamentar algin razonamiento, debemos considerar en seguida qué efecto puede tener
una combinacion superior de probabilidades sobre €l espiritu y de qué manerainfluye en
nuestro juicio y opinién. Podemos repetir agui los mismos argumentos que hemos
empleado a examinar la creencia que surge de las causas y podemos probar de la misma
manera que un nimero superior de probabilidades no produce nuestro asentimiento ni por
demostracion ni por probabilidad. Es de hecho evidente que no podemos jamas, por la
comparacion de las meras ideas, hacer un descubrimiento que tenga importancia en este
asunto y que es imposible probar con certidumbre que un suceso debe tener lugar en un
sentido en que € nimero de probabilidades es superior. El suponer en este caso alguna
certidumbre seria destruir 1o que hemos establecido relativo a la oposicion de
probabilidades y su perfectaigualdad e indiferencia.

Si se dice que aungue en una oposicion de probabilidades es imposible determinar con
certidumbre de qué lado debe tener lugar €l suceso, podemos, sin embargo, afirmar con
certidumbre que es mas verosimil y probable que sea en un sentido dado, para e que
existe un mayor nimero de casos, que en € sentido que es en este respecto inferior,
preguntaré qué se entiende aqui por verosimilitud y probabilidad. La verosimilitud y
probabilidad de azares es un nimero superior de casos iguales, y, por consecuencia,
cuando decimos que es verosimil que el suceso tenga lugar en un sentido que es superior
mas bien gue en uno que es inferior no hacemos mas que afirmar que donde existe un
numero superior de casos existe actualmente una probabilidad superior, y donde existe
uno inferior es ésta inferior, proposiciones que son idénticas y no tienen importancia. La
cuestion es por qué medios un nimero igual o superior de probabilidades actlia sobre el
espiritu y produce creencia o asentimiento, ya que resulta que esto no sucede ni por
argumentos derivados de la demostracion ni de la probabilidad.

Para resolver esta dificultad supondré que una persona toma un dado hecho de manera
tal que cuatro de sus lados estan marcados con una figura o un nimero de puntos y los
otros dos lados con otro, y 1o pone en un cubilete con intencidn de arrojarlo después; es
evidente que debe concluir que una figura sera méas probable que la otra y dara la
preferencia ala que esta grabada en mayor nimero de caras. En cierto modo cree gque ésta
sera la predominante, aunque aun dudando en proporcion del nimero de casos contrario y
segun gue estos casos contrarios disminuyan y aumente la superioridad de |os otros casos,
su creencia adquirira nuevos grados de estabilidad y seguridad. Esta creencia surge de
una accion del espiritu sobre los objetos ssmples y limitados que estan ante nosotros vy,
por consiguiente, serd mas facilmente descubierta y explicada. No tenemos necesidad de
considerar més que un Unico dado para comprender una de las més curiosas actividades
del entendimiento.

Este dado, construido como antes se dijo, contiene tres circunstancias dignas de nuestra
atencion. Primeramente, ciertas causas, como la gravedad, solidez, figura cubica, etc.,
gue le determina a caer, a conservar su forma en la caida y a volverse sobre uno de sus
lados; segundo, cierto nimero de lados que se suponen indiferentes; tercero, ciertafigura
grabada en cada lado. Estas tres particularidades constituyen la plena naturaleza del dado,
en tanto que se relaciona con nuestro propdsito presente, y, por consecuencia, son las
Unicas circunstancias consideradas por €l espiritu a pronunciar su juicio acerca del

83



Psikolibro

resultado de la accion de arrojarlo del cubilete. Consideremos gradualmente y con
cuidado cud sera la influencia de estas circunstancias sobre e pensamiento y la
imaginacion.

Primeramente, hemos observado ya que e espiritu se hala determinado por la
costumbre a pasar de una causa a su efecto y que cuando uno de estos términos se
presenta es casi imposible no formarse la idea del otro. Su unidn constante en casos
pasados ha producido un habito tal en el espiritu, que los une siempre en su pensamiento
e infiere la existencia del uno de la de su acompariante usual. Cuando considero el dado
no sostenido ya por e cubilete no puedo considerarlo sin violencia como suspendido en
el aire, sino que lo coloco naturalmente sobre la mesa y o veo volviéndose sobre uno de
sus lados. Es éste € efecto de una de las causas mixtas que se requieren para realizar un
calculo relativo a azar.

Segundo: se supone gue, aunque € dado esta necesariamente determinado a caer y a
volverse sobre uno de sus lados, no existe, sin embargo, nada que fije cud lado particular
serd éste, sino que esta enteramente determinado por €l azar. La verdadera naturaleza y
esencia del azar es una negacion de las causas y € dejar a espiritu en una indiferencia
perfecta para elegir entre los sucesos que se supone son contingentes. Por consiguiente,
cuando el pensamiento se halla determinado por las causas para considerar que € dado
cae y se vuelve sobre uno de sus lados, € azar presenta todos estos lados como iguales y
nos hace considerar cada uno de ellos, uno después de otro, como igualmente probables y
posibles. Laimaginacién pasa de la causa, a saber: € arrojar los dados, al efecto, a saber:
el volverse sobre uno de los seis lados, y experimenta una especie de imposibilidad tanto
de detenerse en su camino como de formarse otra idea; pero como estos seis lados son
incompatibles y el dado no puede volverse sobre ellos a mismo tiempo, este principio no
nos lleva a considerarlos a la vez como estando hacia arriba, 10 que vemos que es
imposible, ni nos lleva a considerar con su fuerza total un lado particular, pues en este
caso este lado se consideraria como cierto e inevitable, sino que nos hace dirigirnos alos
seis lados de tal manera que divide su fuerza iguamente entre ellos. Concluimos en
genera que alguno de ellos debe presentarse después de la caida; recorremos todos con
nuestro espiritu; la determinacion del pensamiento es comun a todos, pero no co-
rresponde mas fuerza a la parte de cada uno que la que es compatible con € resto. De esta
manera el impulso origina y por consecuenciala vivacidad del pensamiento que surge de
las causas se divide y separa por |as causas combinadas.

Hemos visto ya la influencia de las dos primeras cuaidades del dado, a saber: las
causas, € numero y diferencia de los lados, y hemos aprendido como conceden un
impulso a pensamiento y dividen este impulso en tantas partes como unidades exis ten en
el numero de partes. Debemos considerar ahora los efectos de la tercera particularidad, a
saber: las figuras inscritas en cada lado. Es evidente que cuando varios lados tienen la
misma figura inscrita en ellos deben coincidir en su influencia sobre € espiritu y deben
concentrar en una imagen o idea de una figura todos los impulsos divididos que se
hallaban dispersos en los varios lados en que esta figura esta grabada. Si 1a cuestion fuese
tan solo qué lado quedaria hacia arriba, resultaria que todos eran perfectamente iguales y
gue ninguno podriatener ventagja sobre otro; pero como la cuestion serefiere alafiguray
como la misma figura se presenta por mas de un lado, es evidente que los impulsos
referentes a todos estos lados deben reunirse en esta figura y hacerse més fuertes y



Psikolibro

potentes mediante esta union. En e presente caso se supone que cuatro lados tienen
inscrita la misma figura y dos una figura diferente. Los impulsos de los primeros son,
pues, superiores a los de los ultimos. Sin embargo, como |0s sucesos son contrarios y es
imposible que estas figuras a la vez puedan quedar hacia arriba, los impulsos se hacen
igualmente contrarios y € inferior destruye a superior hasta donde llega su fuerza. La
vivacidad de laidea es siempre proporcional alos grados del impulso o tendencia haciala
transicion, y la creencia es lo mismo que la vivacidad de la idea, segun la doctrina
precedente.

Seccion Xl1
Dela probabilidad de las causas.

Lo que he dicho referente ala probabilidad del azar no puede servir para otro proposito
mas que para ayudarnos a explicar la probabilidad de las causas, ya que se concede
corrientemente por los filésofos que lo que € vulgo llama azar no es més que una causa
secretay oculta. Asi, pues, debemos examinar capitalmente esta especie de probabilidad.

La probabilidad de las causas es de varios géneros, pero todas se derivan del mismo
origen, a saber: lo, asociacion de ideas con la impresion presente. Como el habito que
produce la asociacién surge del enlace frecuente de objetos, debe llegar a su perfeccion
por grados y debe adquirir nueva fuerza por cada caso que cae bajo nuestra observacion.
El primer caso no tiene fuerza o tiene poca fuerza; € segundo aporta algin aumento de
ella; e tercero se hace més sensible, y por estos pequefios avances nuestro juicio llega a
la seguridad plena. Sin embargo, antes de que alcance este grado de perfeccion pasa a
través de varios grados inferiores, y en todos ellos debe sélo estimarse una presuncion o
probabilidad. La gradacion, pues, desde las probabilidades hasta las pruebas, es en
muchos casos insensible, y la diferencia entre estos géneros de evidencia se percibe méas
facilmente en los grados algjados que en los proximos y contiguos.

Merece ser notado en esta ocasion que, aunque la especie de probabilidad que aqui se
explica sea la primera en € orden y tenga lugar naturalmente antes de que pueda existir
una prueba total, sin embargo, ninguno que haya llegado a la edad de la madurez puede
conocer otra mas amplia. Es verdad que nada es mas comln para las gentes de
conocimientos mas perfectos que € haber alcanzado tan sdlo una experiencia imperfecta
de muchos sucesos particulares, o que produce naturalmente tan s6lo un habito y
transicion imperfecta; pero debemos considerar que e espiritu habiendo realizado otra
observacion referente a la conexion de causas y efectos, concede nueva fuerza a su
razonamiento que parte de su observacion, y mediante ella puede construir un argumento
sobre un experimento Unico cuando se halla debidamente preparado y examinado. Lo que
hemos hallado una vez que resulta de un objeto concluimos que siempre resultarade , y
S esta méxima no se establece siempre como cierta no es por falta de un nimero
suficiente de experimentos, sino porque encontramos frecuentemente casos contrarios, 1o
gue nos lleva a la segunda especie de probabilidad cuando existe una oposicion en
nuestra experienciay observacion.

Seria una gran cosa para los hombres con respecto a la conducta en su vida y acciones
gue los mismos objetos fuesen siempre unidos entre si y que no tuviéramos nada que
temer de los errores de nuestro juicio, ni tener razén alguna para recelar la incertidumbre
de la naturaleza. Pero como se sucede frecuentemente que una observacion es contraria a

85



Psikolibro

otra 'y que las causas y efectos no se siguen en e mismo orden del que hemos tenido
experiencia, estamos obligados a variar nuestro razonamiento por esta incertidumbre y a
considerar l0s sucesos contrarios. La primera cuestion que se presenta en este asunto esla
referente ala naturaleza 'y causas de la oposicion.

El vulgo, que juzga de las cosas por su primera apariencia, atribuye la incertidumbre de
los sucesos a una incertidumbre analoga en las causas, que las hace no gercer su
influencia usual, aunque no hallan obstdculo ni impedimento en su actuacion. Sin
embargo, los fil6sofos, observando que en casi todas las partes de la naturaleza existe una
vasta variedad de origenes y principios que estdn ocultos por razén de su pequefiez o
distancia, piensan que por |o menos es posible que la oposicion de los sucesos no proceda
de la contingencia de las causas, sino de la operacion secreta de las causas contrarias.
Esta posibilidad se convierte en certidumbre por una observacion ulterior cuando notan
gue por una exacta investigacion una oposicién en los efectos lleva consigo una
oposicion en las causas que procede de su reciproca contraposicion y de ser obstaculo las
unas para las otras. Un aldeano no puede dar mejor razén para € hecho de pararse un
reloj que decir que no marcha bien; pero un relojero facilmente percibe que la misma
fuerza en el resorte o péndulo tiene la misma, influencia sobre las ruedas, mas no produce
su efecto acostumbrado quiza por razén de un poco de polvo gue detiene el movimiento
total. Partiendo de la observacion de varios casos paralelos, los fil6sofos establecen la
maxima de que el enlace entre todas las causas y efectos es igualmente necesario y que su
aparente incertidumbre en algunos casos procede de la oposicidn secreta de sus causas.

Aungue los filésofos y € vulgo puedan diferir en su explicacion de la oposicion de los
sucesos, sus inferencias partiendo de ella son siempre del mismo género y se fundan en
los mismos principios. Una oposicion de sucesos en el pasado puede producirnos una
especie de creencia dudosa para el futuro de dos modos diferentes. primeramente,
produciendo un hébito imperfecto y transicion imperfecta de la impresion presente a la
idea relacionada. Cuando el enlace de dos objetos es frecuente, sin ser enteramente
constante el espiritu, se hallainclinado a pasar de un objeto a otro, pero no con un habito
tan completo como cuando esta unidn es ininterrumpida y todos los casos que
encontramos son uniformes y de un mismo tipo. Hallamos por la experiencia corriente,
tanto en nuestras acciones como en nuestros razonamientos, que una constante repeticion
de una direccion de la vida produce una fuerte inclinacion y tendencia a continuarla en el
futuro, aunque existen habitos de inferior grado de fuerza proporcionados a los grados
inferiores de fijeza e inferioridad de nuestra conducta.

No hay duda alguna de que este principio tiene lugar algunas veces y produce las
inferencias que hacemos partiendo de |os fendmenos contrarios, aunque estoy persuadido
de que, mediante un examen, no halaremos que es €l principio que mas comunmente
influye en el espiritu en esta especie de razonamiento. Cuando seguimos tan sdlo la
determinaciéon habitual del espiritu hacemos la transicion sin reflexion alguna y sin
interponer un momento de dilacion entre la consideracion de un objeto y la creencia del
gue hallamos frecuentemente que le acompafia. Como € héabito no depende de la
deliberacion, actia inmediatamente sin conceder tiempo alguno a la reflexion. Sin
embargo, tenemos pocos casos de este modo de proceder en nuestros razonamientos
probables y aun menos en los que se derivan del enlace no interrumpido de los objetos.
En la primera especie de razonamiento tomamos en consideracion, a sabiendas, |0s casos

86



Psikolibro

contrarios del pasado; comparamos los diferentes términos de la oposicion, pesamos
cuidadosamente los experimentos que hemos hecho acerca de cada término; de aqui
podemos concluir que nuestro razonamiento de este género no surge directamente del
habito, sino de un modo indirecto que debemos ahoratrata, de explicar.

Es evidente que cuando un objeto va acompafiado de efectos contrarios juzgamos de é
tan sOlo por nuestra experiencia pasada y consideramos siempre como posibles los que
hemos observado que se siguen de él, y como |la experiencia pasada regula nuestro juicio
referente a la posibilidad de estos efectos, hace también esto con respecto a su
probabilidad, y el efecto que ha sido el mas comin lo estimamos el més probable. Existen
aqui, pues, dos cosas que han de ser consideradas, a saber: las razones gque nos
determinan a hacer del pasado un criterio para € futuro y la manera como hacemos un
juicio unico partiendo de la oposicion de los sucesos pasados. Primeramente, podemos
observar que el supuesto de que el futuro se asemega a pasado no se funda en
argumentos, de cualquier clase que éstos sean, sino que se deriva enteramente del habito
por el que nos halamos determinados a esperar para el futuro la misma serie de los
objetos a la que hemos sido acostumbrados. Este habito o determinacion de transferir el
pasado al futuro es pleno y perfecto y, por tanto, €l primer impulso de laimaginacién en
esta especie de razonamiento esta dotado por las mismas cualidades.

Segundo: cuando a considerar los experimentos pasados los halamos de una
naturaleza contraria, esta determinacion, aungue plena y perfecta en si misma, no se
presenta con ningun objeto estable, sino que ofrece un cierto nimero de imégenes
discordantes en un cierto orden y proporcion. El primer impulso, pues, agui es deshacerse
en partes y difundirse sobre todas estas imagenes, cada una de las cuales participa de una
cantidad igual de fuerzay vivacidad que se deriva del impulso. Algunos de estos sucesos
pasados pueden suceder de nuevo, y juzgamos que cuando ellos sucedan deben hallarse
combinados en la misma proporcion que en el pasado.

Si es, pues, nuestra intencion considerar las relaciones de los sucesos contrarios en un
gran numero de casos, las imagenes presentadas por nuestra experiencia pasada deben
permanecer en su primera formay conservar sus primitivas relaciones. Supongamos, por
gjemplo, que he hallado, por una continuada observacion, que de veinte barcos que salen
a mar sblo vuelven diez y nueve. Supongamos que ahora veo veinte barcos que
abandonan € puerto. Aplico mi pasada experiencia a futuro y me represento diez y
nueve barcos de éstos volviendo con seguridad y uno pereciendo. Con respecto a esto no
puede existir dificultad. Sin embargo, como recorremos estas varias ideas de |os sucesos
pasados para pronunciar un juicio referente a un caso Unico gue aparece incierto, esta
consideracion debe cambiar la primera forma de nuestras ideas y reunir las imagenes
separadas que nos presenta la experiencia, ya que es aquel a quien referimos la
determinacion del suceso particular sobre e que razonamos. Muchas de estas imégenes
se supone que coinciden y un nimero mayor en ellas que coinciden en un sentido. Estas
imagenes concordantes se unen entre si y hacen alaidea més fuerte y vivaz no solo que
una mera ficcién de la imaginacién, sino también que una idea que se basa en menor
numero de experimentos. Cada nuevo experimento es un nuevo toque de pincel gque
concede una vivacidad adiciona a los colores, sin multiplicar o aumentar la figura. Esta
actividad del espiritu ha sido tan detalladamente explicada a tratar de la probabilidad del
azar, que no necesito intentar agui hacerla més inteligible. Todo experimento pasado

87



Psikolibro

puede ser considerado como una especie de azar, siendo incierto para nosotros s €
objeto existira de un modo acorde con un experimento u otro, y por esta razén s todo lo
gue se ha dicho de un asunto se aplica a ambos.

Asi, en resumen, los experimentos opuestos producen una creencia imperfecta, ya
porque debilitan el habito o porque dividen y después juntan en diferentes partes el habito
perfecto que nos hace concluir en general que casos de |os que no tenemos experiencia
deben necesariamente asemejarse a aguellos de los que la tenemos.

Para justificar aun mas esta explicacion de la segunda especie de la probabilidad,
cuando razonamos con conocimiento y reflexion, partiendo de la consideracion de
experimentos contrarios pasados, debo proponer las siguientes consideraciones sin temor
de molestar por € aire de sutilidad que las acompafia. El razonamiento exacto puede
quiza conservar su fuerza, aungque sea sutil, de igual modo que la materia conserva su
solidez en €l aire, fuego y espiritus animales, |o mismo que en las formas mas grandes y
mas perceptibles.

Primeramente, podemos observar que no existe una probabilidad tan grande que no
permita la posibilidad de lo contrario, porque de otro modo cesaria de ser una
probabilidad y se convertiria en certidumbre. Esta probabilidad de |as causas, que es més
extensay que a presente examinamos, depende de una oposicion de los experimentos, y
es evidente que un experimento en el pasado prueba por lo menos una posibilidad para el
futuro.

Segundo: las partes componentes de esta posibilidad y probabilidad son de la misma
naturaleza y difieren en nimero solamente, pero no en género. Se ha observado que todos
los azares Unicos son enteramente iguales y que la sola circunstancia que puede conceder
a un suceso que es contingente una superioridad sobre otro es un nimero superior de
posibilidades. De igual manera, como la incertidumbre de las causas se descubre por la
experiencia que nos presenta una vision de los sucesos contrarios, es claro que cuando
aplicamos el pasado al futuro, lo conocido a lo desconocido, cada experimento pasado
tiene e mismo peso y que sdlo un nimero superior de ellos puede inclinar la balanza en
un sentido. La posibilidad, pues, gue entra en todo razonamiento de este género se
compone de partes que son de la misma naturaleza las unas que las otras y con las que se
constituye la probabilidad opuesta.

Tercero: podemos establecer como una méxima cierta que en todo fendbmeno moral y
natural, siempre que una causa consiste en un nimero de partes y e efecto aumenta o
disminuye segun la variacion de este nimero, el efecto, propiamente hablando, es un
compuesto y surge de la union de varios efectos que surgen de cada parte de la causa.
Asi, por aumentar o disminuir la gravedad de un cuerpo con e aumento o disminucion de
sus partes, concluimos que cada parte contiene esta cualidad y contribuye a la gravedad
del todo. La ausencia o presencia de una parte de la causa va acompaniada por la de una
parte proporcional del efecto. Esta conexion o enlace constante prueba de un modo
suficiente que una parte es la causa de la otra. Como la creencia que tenemos de algun
suceso aumenta o disminuye segun e nimero de azares 0 experimentos pasados, debe ser
considerada como un efecto compuesto en el que cada parte surge de un ndmero
proporciona de casos 0 experimentos.

88



Psikolibro

Unamos estas tres observaciones y veamos qué conclusién podemos sacar de ellas. Para
cada probabilidad existe una posibilidad opuesta. Esta posibilidad estd compuesta de
partes que son totalmente de la misma naturaleza que las de la probabilidad y, por
consiguiente, tienen la misma influencia sobre la mente y entendimiento. La creencia que
acomparia a la probabilidad es un efecto compuesto que esta formado por la coincidencia
de varios efectos que proceden de cada parte de la probabilidad. Ya que, por
consiguiente, cada parte de la probabilidad contribuye a la produccion de la creencia,
cada parte de la posibilidad debe tener lamismainfluencia en el sentido opuesto siendo la
naturaleza de estas partes enteramente la misma. La creencia contraria que acompana ala
posibilidad implica la consideracion de un cierto objeto lo mismo que lo hace la
probabilidad en una consideracion opuesta. En este respecto estos dos grados de
creencias son analogos. La Unica manera, pues, en la que el nimero superior de partes
componentes andlogas en la una puede gercer su influencia y dominar sobre € inferior
en la otra es produciendo una consideracion més fuerte y mas vivaz de su objeto. Cada
parte presenta una consideracion particular, y todas estas consideraciones, uniéndose
entre si, producen una consideracion general que es més plena'y mas clara por € mayor
numero de causas o principios de que se deriva.

Las partes componentes de la probabilidad y la posibilidad siendo andlogas en su
natural eza deben producir efectos andlogos, y |a semejanza de sus ef ectos consiste en que
cada uno de ellos presenta la consideracion de un objeto particular. Sin embargo, aunque
estas partes sean andlogas en su naturaleza son muy diferentes en su calidad y nimero, y
esta diferencia debe aparecer en € efecto o mismo que la semejanza. Ahora bien; como
la consideracién que presenta es en ambos casos plenay enteray comprende el objeto en
todas sus partes, es imposible que en este particular pueda existir alguna diferencia, y
solo una vivacidad superior en la probabilidad, que surge de la coincidencia de un
numero superior de consideraciones, puede distinguir estos efectos.

He agui cas € mismo argumento en un diferente aspecto. Todos nuestros razo-
namientos referentes a la probabilidad de causas se fundan en la aplicacion del pasado al
futuro. La aplicacion de un experimento pasado al futuro es suficiente para darnos una
vision del objeto, ya esté combinado este experimento con otros del mismo género, ya
esté completo u opuesto a otros de género contrario. Supongamos, pues, que adquiere
estas dos cualidades de oposicion y combinacion; no pierde por esto, razon su primera
facultad de presentar una visién del objeto, sino que solamente coincide con otros
experimentos y se opone a otros que tienen analoga influencia. Por consiguiente, puede
surgir una cuestion relativa a modo de presentarse la coincidenciay oposicion. En cuanto
alacoincidencia, la eleccion puede hacerse tan solo entre estas dos hipotesis: Primero, la
consideracion del objeto, ocasionada por la transferencia de cada experimento pasado, se
mantiene en si misma completa y solo aumenta el niUmero de consideraciones. Segundo,
se funde con las consideraciones similares y correspondientes y les concede un grado
superior de fuerza y vivacidad. Que la primera hipétesis es erronea es evidente por la
experiencia que nos informa de que la creencia que acompafia a algin razonamiento
consiste en una conclusion, no en una multitud de conclusiones similares, que tan solo
distraerian € espiritu y en muchos casos serian demasiado numerosas para ser com-
prendidas claramente por una capacidad finita. Queda, pues, como la unica opinion
razonable que estas consideraciones similares se funden y unen sus fuerzas de modo que
producen una consideracion mas fuerte y clara que la que surge de una sola. De esta

89



Psikolibro

manera los experimentos pasados coinciden cuando son transferidos a un suceso futuro.
En cuanto a la forma de su oposicion, es evidente que, como las consideraciones
contrarias son incompatibles y es imposible que €l objeto pueda existir a la vez de
acuerdo con dos de ellas, su influencia reciproca se hace destructivay el espiritu se siente
inclinado a la superior tan solo con lafuerza que queda después de restar lainferior.

Me doy cuenta de lo confuso que debe parecer este razonamiento a la generalidad de
los lectores que, no hallandose acostumbrados a reflexiones tan profundas acerca de las
facultades intelectuales del espiritu, se inclinarén a rechazar como quimeérico todo 1o que
no coincide con las nociones corrientes y admitidas y con los principios més faciles y
manifiestos de la filosofia. No hay duda de que es necesario algun trabajo para penetrar
en estos argumentos, aungue quizd es muy pequefio e necesario para descubrir la
imperfeccion de toda hipotesis vulgar sobre este asunto y la poca luz que la filosofia
puede aportamos en estas especul aciones sublimes y curiosas. Haced que los hombres se
persuadan una vez de estos dos principios. que no existe nada en un objeto considerado
en si mismo gue pueda proporcionarnos una razén para sacar una conclusion que vaya
mas alade €, y que, aun después de la observacion de la union frecuente o constante de
los objetos, no tenemos razdn alguna para hacer una inferencia relativa a algin objeto
remoto a éstos, del que no hemos tenido experiencia; después de ello, esto los llevara tan
lgjos de todos los sistemas corrientes que no hallaréan dificultad en admitir uno que pueda
aparecer como € mas extraordinario. Hemos hallado que estos principios son
suficientemente convincentes aun con respecto a nuestros razonamientos mas ciertos
acerca de la causalidad s no es que me aventuro a afirmar que con respecto a estos
razonamientos conjeturales o probables adquieren un nuevo grado de evidencia.

Primero: es manifiesto que en los razonamientos de este género no es el objeto que esta
presente €l que, considerado en s mismo, nos aporta alguna razon para hacer una
conclusion relativa a otro objeto 0 suceso, pues como este Ultimo objeto se supone
incierto, y como la incertidumbre se deriva de una oposicién oculta de las causas en €
primero, s alguna de las causas residiese en las cualidades conocidas de este objeto no
estaria ya oculta ni nuestra conclusién seriaincierta.

Segundo: es iguamente claro en esta especie de razonamiento que, si la transferencia
del pasado a futuro se fundase meramente en una conclusion del entendimiento, no
produciria nunca una creencia o seguridad. Cuando transferimos experimentos opuestos
a futuro podemos solamente repetir estos experimentos contrarios con sus relaciones
particulares, o que no podria producir seguridad en ningin suceso Unico sobre e que
razonamos, a menos que la fantasia fundiese todas las imégenes que coinciden y extrajese
de ello una Unica idea 0 imagen que es intensa y vivaz en proporcion del nimero de
experimentos del que se deriva y de su superioridad sobre sus antagonistas. Nuestra
experiencia pasada no presenta un objeto determinado, y como nuestra creencia, aunque
débil, se fija sobre un objeto determinado, es evidente que la creencia no surge tan solo
de la transferencia del pasado al futuro, sino de alguna operacién de la fantasia que va
unida con ello. Esto puede llevarnos a concebir de qué manera esta facultad entra en
todos nuestros razonamientos.

Concluiré este asunto con dos reflexiones que pueden merecer nuestra atencion. La
primera puede ser explicada de esta manera: Cuando el espiritu hace un razonamiento
referente a un hecho que es solo probable dirige su vista hacia la experiencia pasada, y

90



Psikolibro

transfiriéndola al futuro se le presentan varias concepciones contrarias de su objeto, de las
cuales las que son del mismo género se unen entre si y, formando un acto del espiritu,
sirven para fortificarlo y vivificarlo. Supéngase que esta multitud de concepciones o
visiones de un objeto no procede de la experiencia, sino de un acto voluntario de la
imaginacion; este efecto no se seguira o0 al menos no se seguira en el mismo grado, pues
aunque la costumbre y la educacion producen la creencia por una repeticion tal que no se
deriva de la experiencia, se requiere para esto, sin embargo, un largo periodo de tiempo y
una repeticion muy frecuente e involuntaria. En general, podemos declarar que una
persona que quisiese repetir voluntariamente una idea en su espiritu, aunque apoyada por
una experiencia pasada, no se sentiria més inclinada a creer en la existencia de su objeto
gue s se hubiese contentado con una sola consideracion de é. Aparte del efecto del
designio, cada acto del espiritu siendo separado e independiente tiene una influencia
separada y no une sus fuerzas con las de los otros que le acompaiian. Por no estar unidos
por un objeto comun que los produce no poseen unarelacion entre si 'y, por consecuencia,
ni transmiten ni unen sus fuerzas. Conoceremos mejor este fendmeno mas adelante.

Mi segunda reflexion se funda en las extensas probabilidades de que e espiritu puede
juzgar y en las pequeiias diferencias que puede observar entre ellas. Cuando los azares o
experimentos de un lado llegan a diez mil y del otro a diez mil uno € juicio da la
preferencia a Ultimo en razén de esta superioridad, aunque es totalmente imposible para
el espiritu recorrer cada consideracion particular y distinguir la vivacidad superior de la
imagen que surge del nimero superior cuando la diferencia es tan pequefia. Tenemos un
caso paralelo en las afecciones. Es evidente, segun |os principios antes mencionados, que
cuando un objeto produce una impresion en nosotros que varia del mismo modo que la
cantidad diferente del objeto, la pasion propiamente hablando no es una emocion simple,
sino compuesta de un gran nimero de pasiones mas débiles que se derivan de la
consideracion de cada una de las partes del objeto, pues seriaimposible de otro modo que
la pasién aumentase por € aumento de aguellas partes. Asi, un hombre que desea mil
libras experimenta en realidad mil o més deseos que uniéndose entre si parecen constituir
tan s6lo una pasién, aungue la composicion se revela en cada alteracion del objeto por la
preferencia que concede al nUmero mas grande si es superior solamente en una unidad.
Sin embargo, nada puede ser mas cierto que esta pequefia diferencia no es discernible en
las pasiones ni puede distinguirlas entre si. La diferencia, pues, de nuestra conducta al
preferir el mayor nimero no depende de nuestras pasiones, sino del hébito y las reglas
generales. Hemos hallado en muchos casos que aumentando el nimero de una suma
aumenta la pasién cuando los nimeros son exactos y la diferencia sensible. El espiritu
puede percibir, partiendo de su sentimiento inmediato, que tres guineas producen una
pasién més grande que dos, y aplica esto a nimeros més grandes a causa de la semejanza,
y en virtud de una regla general asigna a doscientas guineas una pasion mas fuerte que a
novecientas noventa y nueve. Explicaremos dentro de poco estas reglas generales.

Aparte de estas dos especies de probabilidad, que se derivan de una experiencia
imperfectay de causas contrarias, existe unatercera que surge de laanalogiay que difiere
de ellas en algunas circunstancias importantes. Segun la hipotesis antes explicada, todos
los géneros de razonamiento relativos a causas y efectos se fundan en dos
particularidades, a saber: la unidn constante de dos objetos en toda experiencia pasada y
la semganza de un objeto presente con uno de ellos. El efecto de estas dos
particularidades es que €l objeto presente vigoriza y vivifica la imaginacion, y la

91



Psikolibro

semeanza, juntamente con la unién constante, lleva esta fuerza y vivacidad a la idea
relacionada, y, por consiguiente, decimos que prestamos a ésta nuestro asentimiento o
gue creemos en ela. Si se debilita la unién o la semejanza, se debilita €l principio de
transicion, y, por lo tanto, la creencia que surge de é. La vivacidad de la primera
impresion no puede ser plenamente transmitida a la idea relacionada, ya sea cuando el
enlace de sus objetos no es constante o cuando la impresion presente no se asemeja de un
modo perfecto a alguna de aquéllas cuya union nos hallamos acostumbrados a observar.
En estas probabilidades del azar y de las causas antes explicadas la constancia de la union
es la que esta disminuida; en la probabilidad derivada de la analogia tan solo la
semeanza se halla afectada. Sin algiin grado de semejanza, |0 mismo que de union, es
imposible que exista un razonamiento; pero como la semeanza admite muchos grados
diferentes, el razonamiento se hace en relacion con esto mas o menos firme y cierto. Un
experimento pierde de su fuerza cuando se transfiere a casos que no son exactamente
semeantes, aunque es evidente que puede retener ain tanta que le permita ser €
fundamento de la probabilidad mientras queda alin alguna semejanza.

Seccion X1
De la probabilidad no fil osofica.

Todos estos géneros de probabilidad son admitidos por los fil0sofos, y éstos conceden
gue son fundamentos razonables de la creenciay la opinion. Sin embargo, hay otros que
se derivan de los mismos principios, aunque no tienen la buena fortuna de obtener la
misma sancién. La primera probabilidad de este género puede ser explicada como sigue:
Ladisminucion de la union y la semejanza, como antes se expuso, disminuye la facilidad
de la transicién y mediante esto debilita la evidencia, pudiendo, ademas, observarse que
la misma disminucion de la evidencia se seguira de una disminucion de laimpresion y de
la pérdida de intensidad de los colores con los que aparece ala memoria o a los sentidos.
El argumento que hallamos basdndonos en un hecho recordamos que es mas o menos
convincente segun que & hecho sea reciente o remoto, y aungue la diferencia en estos
grados de evidencia no sea admitida por la filosofia como solida y legitima, porque en
este caso un argumento deberia tener una fuerza diferente hoy de la que tendria de aqui a
un mes, sin embargo, a pesar de la oposicion de la filosofia, es cierto que esta
circunstancia tiene una influencia considerable sobre el entendimiento y cambia
secretamente |la autoridad del mismo argumento segun la diferente época en que se nos
presenta. Una fuerza y vivacidad mayor en la impresion transmite naturamente una
fuerza mayor a la idea relacionada, y la creencia depende de los grados de fuerza y
vivacidad segun el precedente sistema.

Existe una segunda diferencia que podemos observar frecuentemente en nuestros
grados de creencia y seguridad y que nunca deja de tener lugar, aunque es repudiada por
los filésofos. Un experimento que esta fresco y reciente en la memoria nos afecta mas
gue uno que en cierta medida se halla olvidado, y aquél tiene una influencia mas grande
tanto sobre el juicio como sobre las pasiones. Una impresion vivaz produce mas
seguridad que una débil, porque posee mas fuerza origina que comunicar a la idea
relacionada, que por o mismo adquiere una mayor fuerza y vivacidad. Una observacion
reciente tiene un efecto analogo, porque la costumbre y transicion son mas completas y
conservan mejor la fuerza original en la comunicacion. Asi, e borracho que havisto asu
compafiero muerto a consecuencias de un exceso se hala impresionado por este ggemplo

92



Psikolibro

durante algun tiempo y teme que le ocurra un accidente analogo; pero como €l recuerdo
de este hecho decrece por grados, vuelve a recobrar su primitiva seguridad y el peligro le
parece menos cierto y real.

Afiado como un tercer caso de este género que aungque nuestros razonamientos, que
parten de pruebas y probabilidades, sean muy diferentes los unos de los otros, sin
embargo, la primera especie de razonamiento degenera muchas veces insensiblemente en
la dltima tan sblo por la multitud de los argumentos enlazados. Es cierto que cuando una
inferencia se obtiene inmediatamente de un objeto sin una causa o efecto intermedio la
conviccion es mucho més fuerte y la persuasion mas vivaz que cuando la imaginacion es
Ilevada a través de una larga cadena de argumentos enlazados, tan infalible como sea la
conexion de cada miembro. De la impresion original se deriva la vivacidad de todas las
ideas por medio de la transicion habitual de la imaginacion, y es evidente que esta
vivacidad debe decaer gradualmente en proporcién de la distancia y debe perder algo en
cadatransicion. A veces esta distancia tiene una influencia més grande que la que pueden
tener hasta los experimentos contrarios, y un hombre puede obtener una conviccién mas
vivaz por un razonamiento probable, que es firme e inmediato, que por una larga cadena
de consecuencias, aungque exactas y concluyentes en cada momento de ella. Es més. es
raro que tales razonamientos produzcan una conviccion y se debe tener una imaginacion
muy fuerte y firme para mantener la evidencia hasta el fin cuando se pasa a través de
tantos términos.

No estara agqui fuera de lugar tener en cuenta un fendmeno muy curioso que el asunto
presente nos sugiere. Es evidente que no existe punto alguno de la historia antigua del
gue podamos tener alguna seguridad, sino pasando a través de muchos millones de causas
y efectos y a través de una larga cadena de argumentos de una longitud cas
inconmensurable. Antes que e conocimiento del hecho pudiese ser obtenido por el
primer historiador, debi6 de pasar por muchas bocas, y después de ser escrito cada copia
€S un nuevo objeto cuya conexion con el precedente es conocida tan sélo por experiencia
y observacion. Quiza, pues, puede concluirse del precedente razonamiento que la
evidencia de toda |la historia antigua debe considerarse perdida, 0 al menos considerarse
gue se pierde en € tiempo, cuando la cadena de las causas aumenta y a canza una mayor
longitud. Sin embargo, como parece contrario a sentido comun e pensar que s la
republica de las letras y el arte de imprimir contindian en el futuro como en el presente,
nuestra posteridad, después de mil generaciones, pueda dudar si ha existido Julio César,
debe considerarse esto como una objecion a presente sistema. Si la creencia consistiese
tan sdlo en una cierta vivacidad que parte de una impresion originaria, disminuiria por la
longitud de la transicion y seria por ultimo totalmente extinguida. Por €l contrario, si la
creencia en algunas ocasiones no es capaz de una extincion tal, debe ser diferente de esta
vivacidad.

Antes de gue responda a esta objecion debo observar que de este topico esta tomado un
argumento muy célebre contra la religion cristiana, pero con la diferencia de que la
conexion entre cada eslabon de la cadena en el testimonio humano se ha supuesto aqui
gue no va mas alla de la probabilidad y que esta sometido a un cierto grado de duda e
incertidumbre. De hecho debe confesarse que en esta manera de considerar € asunto
(que, sin embargo, no es cierta) no existe historia o tradicion que no deba perder al fin su
fuerza y evidencia. Toda nueva probabilidad disminuye la conviccion origina, y tan

93



Psikolibro

grande como se suponga esta conviccién es imposible que pueda subsistir bgo
disminuciones tan reiteradas. Esto es verdad en general, aunque veremos despué(20) que
existe tan sOlo una excepcion muy notable que es de una gran importancia para €l
presente problema del entendimiento.

Mientras tanto, para dar una solucién ala objecién precedente, basada en €l supuesto de
gue la evidencia historica asciende en € primer momento a una prueba total,
consideremos que, aungue los eslabones que enlazan un hecho original con laimpresion
presente, que es el fundamento de la creencia, son innumerables, son del mismo género 'y
dependen de lafidelidad del impresor y copistas. Una edicion sirve de base a otra, y ésta
a unatercera y asi sucesivamente hasta que llegamos a volumen que recorremos en el
presente. No existe variacion en este avance. Cuando conocemos una de ellas conocemos
todas, y cuando hemos hecho una de ellas no podemos tener escripulo alguno para las
demés. Esta circunstancia sola conserva la evidencia de la historia y conservara la
memoria de la edad presente a la més remota posteridad. Si toda la larga cadena de
causas y efectos que enlaza un suceso pasado con un volumen de historia se compusiese
de partes diferentes entre si y que fuese necesario para el espiritu concebirlas de un modo
claro, seriaimposible que pudiésemos conservar hasta el fin alguna creencia o evidencia.
Pero como las mas de estas pruebas se asemejan perfectamente al espiritu, las recorre con
facilidad, pasa de una parte a otra fécilmente y se forma tan sélo una nocion confusa y
genera de cada eslabon. Por este medio una larga cadena de argumentos tiene un efecto
tan peguefio para disminuir la vivacidad originaria como lo tendria una mucho mas corta
S estuviese compuesta de partes que fuesen diferentes entre si y cada una de las cuales
requiriese una consideracion distinta.

Una cuarta especie de probabilidad no filosofica es la que se deriva de las reglas
generales que precipitadamente nos formamos y que son el origen de lo que llamamos
propiamente prejuicios. Un irlandés jamés puede tener ingenio ni un francés jamas puede
tener solidez, por cuya razén, aunque la conversacion del primero en un caso sea
aparentemente muy agradable y la del segundo muy juiciosa, como padecemos un
prejuicio tal en contra de ellos, deben ser tontos 0 mentecatos en despecho del buen
sentido y la razon. La naturaleza humana se halla sometida a errores de este genero y
guiza esta nacion mucho mas que otra alguna.

S se pregunta por qué los hombres se forman reglas generales y les conceden la
influencia en su juicio aun en contra de la observacion presente y experiencia, replicaré
gue, en mi opinién, procede esto de los principios de que dependen todos los juicios
relativos a las causas y efectos. Nuestros juicios referentes a la causa y efecto se derivan
del habito y experiencia, y cuando nos hemos acostumbrado a ver un objeto unido a otro,
nuestra imaginacion pasa del primero a segundo por unatransiciéon natural que precede a
la reflexion y no puede ser evitada por ella. Ahora bien; esta en la naturaleza del hébito,
no sblo actuar con su plena fuerza cuando los objetos que se presentan son exactamente
los mismos que aquellos a los que hemos sido acostumbrados, sino también actuar en un
grado inferior cuando descubrimos que son similares, y aunque €l habito pierde algo de
su fuerza por cada diferencia, sin embargo es rara vez totalmente destruido cuando una
circunstancia importante permanece la misma. Un hombre que ha contraido € habito de
comer fruta comiendo peras o pavias, se satisfara también con melones cuando no pueda
encontrar su fruta favorita, del mismo modo que el que se ha hecho borracho bebiendo

94



Psikolibro

vino tinto se sentira llevado casi con la misma violencia hacia € blanco s se le presenta.
Partiendo de este principio he explicado la especie de probabilidad derivada de la
analogia en la que transferimos nuestra experiencia de 10s casos pasados a objetos que le
Son semejantes; pero que no son exactamente los mismos gque aquellos de los que tene-
mos experiencia. La probabilidad disminuye en la misma proporcion que la semejanza
desaparece, pero tiene alin alguna fuerza mientras queden a gunos rastros de semejanza.

Esta observacion podemos llevarla mas lgjos y podemos notar que, aunque la
costumbre sea €l fundamento de todos nuestros juicios, tiene a veces un efecto sobre la
imaginacion en contra del juicio y produce una oposicion en nuestro sentimiento
referente al mismo objeto. Me explicaré. En casi todos los géneros de causa existe una
complicacion de las circunstancias, de las cuales alguna es la esencial y las otras
superfluas, alguna absolutamente necesaria para la produccion del efecto y las otras tan
solo unidas por accidente. Ahora bien; podemos observar que cuando estas circunstancias
superfluas son numerosas y notables y van frecuentemente unidas con la esencial tienen
unainfluencia sobre laimaginacion tal, que aun en laausenciade laUltimanosllevan ala
concepcion del efecto usual y conceden a esta concepcion una fuerza y vivacidad que la
hace superior a las meras ficciones de la fantasia. Podemos corregir esta inclinacion por
la reflexion sobre la naturaleza de estas circunstancias, pero es aun cierto que la
costumbre da un impulso y una direccion alaimaginacion.

Para ilustrar esto por un gemplo corriente, consideremos €l caso de un hombre que,
habiendo sido colgado de una alta torre en unajaula de hierro, no puede evitar € temblar
cuando considera €l abismo que existe bajo é, aunque sabe que se halla absolutamente
seguro de no caerse por su experiencia de la solidez del hierro que lo sostiene y aunque
las ideas de caida, descenso, dafio y muerte puedan ser derivadas tan solo de la costumbre
y la experiencia. La misma costumbre va mas all& de los casos de los cuaes se derivay a
los cuales corresponde exactamente e influye en sus ideas de | os objetos que son en agun
respecto semejantes, pero que no estan sometidos precisamente a la misma regla. Las
circunstancias de profundidad y descenso le impresionan tan poderosamente que su
influencia no puede ser destruida por las circunstancias contrarias de sostén y solidez que
deben proporcionarle una seguridad total. Su imaginacion se dirige a su objeto y excitala
pasion que le corresponde. Esta pasion vuelve sobre la imaginacion y vivifica la ideg;
esta idea vivaz tiene una nueva influencia sobre la pasion y a su vez aumenta su fuerzay
violencia de modo gue la fantasia y los afectos, apoyandose asi reciprocamente, hacen
gue €l resultado tenga una influencia muy grande sobre ella.

¢Por gué necesitamos buscar otros ejemplos cuando € asunto presente nos ofrece uno,
para la probabilidad filosdfica, tan manifiesto en la oposicion entre e juicio y la
imaginacion que surge de estos efectos de la costumbre? Segin mi sistema, todos los
razonamientos no son méas que efectos de la costumbre, y la costumbre no tiene
influencia més que vivificando nuestra imaginacién y dandonos una concepcion intensa
de un objeto. Por consiguiente, puede concluirse que nuestro juicio e imaginacion no
pueden jamas ser contrarios y que € habito no puede actuar sobre la Ultima facultad de
manera que la haga opuesta a la primera. Esta dificultad no podemos evitarla més que
suponiendo la influencia de las reglas generales. Estudiaremos més adelante (21) algunas
de estas reglas generales por las cuales podemos regular nuestros juicios relativos a las
causas y efectos, y estas reglas se forman basandose en la naturaleza de nuestro

95



Psikolibro

entendimiento y en nuestra experiencia de sus operaciones en €l juicio que pronunciamos
con respecto a los objetos. Por esto aprendemos a distinguir las circunstancias
accidentales de | as causas €ficaces, y cuando hallamos gque un efecto puede ser producido
sin la concurrencia de una circunstancia particular concluimos gque esta circunstancia no
constituye una parte de la causa eficaz, aunque frecuentemente vaya unida con ella. Pero
como este enlace frecuente produce necesariamente algun efecto sobre la imaginacion a
pesar de la conclusién opuesta partiendo de reglas generales, la oposicion de estos dos
principios produce una oposicion en nuestros pensamientos y nos lleva a atribuir una
inferencia a nuestro juicio y la otra a nuestra imaginacion. La regla general se atribuye a
nuestro juicio como siendo méas extensiva y constante, la excepcion a la imaginacion
como siendo més caprichosa e incierta.

Asi, nuestras reglas generales se ponen en cierto modo en oposicion entre si. Cuando
aparece un objeto que se asemeja a una causa en circunstancias muy considerables, la
imaginacion nos lleva naturalmente a una concepcion vivaz de su efecto usual, aunque €
objeto es diferente en las més importantes y eficaces circunstancias de la causa. Estaesla
primerainfluencia de las reglas generales. Sin embargo, cuando me dirijo de nuevo a este
acto del espiritu y lo comparo con las operaciones mas generales y auténticas del
entendimiento, encuentro que es de una naturaleza irregular y destructora de los
principios més firmes del razonamiento, 10 que constituye la causa de que |o rechacemos.
Esta es la segunda influencia de las reglas generales e implica la condenacién de la
primera. A veces predominalaunay aveces laotra, segin ladisposicion y carécter de la
persona. El vulgo es guiado cominmente por la primera, y la gente culta, por la segunda.
Mientras tanto, los escépticos pueden tener aqui €l placer de observar una nueva
contradiccién notable de nuestra razén y de ver que toda nuestra filosofia se trastorna por
un principio de la naturaleza humana y se salva por una nueva direccién del mismo
principio. El seguir las reglas generades es una especie de probabilidad muy poco
filostfica, y, sin embargo, tan sélo siguiéndolas podemos corregir esta y todas las deméas
probabilidades no filosoficas. Ya que tenemos casos en que las reglas generales actlian
sobre la imaginacion, aun en contra del juicio, no necesitamos sorprendernos al ver
aumentar sus efectos cuando van unidos con la tltima facultad y observar que conceden a
las ideas que nos presentan una fuerza superior que la que acompafia a las otras. Todo €l
mundo sabe que existe una manera indirecta de insinuar la alabanza o censura que es
mucho menos molesta que la adulacién o censura franca de una persona. Aungue pueda
comunicar sus sentimientos por tales insinuaciones secretas y hacerlos conocer con igual
certidumbre que por su franca exposicion, es cierto que su influencia no es igualmente
fuerte y poderosa. Una persona que me ataca con una sétira oculta no provoca mi
indignacién en un grado tan alto como si me dijese Ilanamente que soy un tonto y un
mequetrefe, aunque me doy cuenta de su intencion como s lo hiciese. Esta diferencia
debe atribuirse alasreglas generales.

S una persona se burla abiertamente de mi o insinda su desprecio de un modo
disimulado, no puedo percibir inmediatamente su sentimiento u opinién, y tan solo por
los signos, es decir, por sus efectos, me doy cuenta de ello. La Unica diferencia, pues,
entre estos dos casos consiste en que en la expresién abierta de sus sentimientos hace uso
de signos que son generales y universales, y en la insinuacion disimulada emplea signos
gue son mas particulares y menos corrientes. El efecto de esta circunstancia es que la
imaginacion, al pasar de la impresion presente a la idea ausente, hace la transicion con

96



Psikolibro

mayor tranquilidad y, por consecuencia, concibe el objeto con mayor fuerza cuando el
enlace es comun y universal que cuando es menos corriente y mas particular. De acuerdo
con esto podemos observar que la declaracion abierta de nuestros sentimientos es llamada
«quitarse la careta», dedd mismo modo que la insinuacién dismulada de nuestras
opiniones se denomina «velar» a éstas. La diferencia entre una idea producida por un
enlace general y la que surge de un enlace particular se compara aqui con la diferencia
existente entre una impresion y una idea. Esta diferencia en la imaginacién tiene un
efecto consiguiente sobre las pasiones, y este efecto es aumentado por otra circunstancia.
Una insinuacién oculta de célera o desprecio muestra que tenemos aln aguna
consideracion para la persona y evita € burlarse directamente de ella. Esto hace menos
desagradable una sétira disimulada y aun esto depende del mismo principio, pues si una
idea no fuese mas débil cuando es sdlo insinuada no seria estimada como una sefia de
mas grande respeto el proceder de este modo y no de otro.

A veces lainsolencia es menos desagradabl e que |a satira delicada porque nos venga en
cierta manera de la injuria al mismo tiempo que es cometida, proporcionandonos una
razon justa para censurar y despreciar a la persona que nos injuria. Pero este fenébmeno
depende igualmente del mismo principio. Pues ¢por qué censuramos todo lenguaje
grosero o0 injurioso sino porgue lo estimamos contrario a la buena crianza 'y humanidad?
&Y por qué es contrario mas gque por ser mas agresivo que una sétira delicada? Las reglas
de la buena crianza condenan o que es desagradable y da un dolor y confusion apreciable
a aquellas personas con quien se conversa. Unavez esto establecido, e lenguaje injurioso
se condena universalmente y produce menos molestia por razon de su groseria e
incultura, que hace a la persona que lo emplea despreciable. Llega a ser menos
desagradable tan sdlo porque primitivamente lo era mas, y era méas desagradable porque
proporcionaba una inferencia seglin reglas generales y comunes que son evidentes e
innegables.

A esta explicacion de la diferente influencia de la adulacion o sétira franca y oculta
anadiré la consideracion de otro fendOmeno que es andogo. Existen muchas
particularidades en el punto de honor, tanto en los hombres como en las mujeres, cuya
violacion, cuando es franca y declarada, no la excusajamés el mundo; pero éste seinclina
a no tenerla en cuenta cuando las apariencias se salvan y la transgresion es secreta y
oculta. Aun aquellos que conocen con igual certidumbre gue la falta se ha cometido, la
perdonan més facilmente cuando las pruebas parecen en alguna medida oblicuas y
equivocas que cuando son directas e innegables. La misma idea se presenta en los dos
casos, Yy, propiamente hablando, € juicio asiente igualmente a €ella, y, sin embargo, su
influencia es diferente a causa del diferente modo en que se presenta.

Ahora bien; si comparamos estos dos casos, € de la violacion manifiestay € de la
oculta de las leyes del honor, hallaremos que la diferencia entre ellos consiste en que en
el primer caso € signo del que inferimos la accion censurable es Unico y basta por si solo
para ser € fundamento de nuestro razonamiento y juicio, mientras que en el ultimo los
signos son numerosos y dicen muy poco o hada cuando van solos y no estén
acompafados de muchas peguefias circunstancias que son casi imperceptibles. Es
evidentemente cierto que el razonamiento es tanto mas convincente cuanto més unico y
unitario se presenta y cuanto menos trabgjo da a la imaginaciéon para reunir todas sus
partes y pasar de él a la idea correspondiente que forma la conclusion. La labor del

97



Psikolibro

pensamiento perturba el progreso de los sentimientos, como |o observaremos de agui a
poco(22). La idea no nos impresiona con una vivacidad tal y, por consecuencia, no tiene
unainfluenciatal sobre la pasién y laimaginacion.

Partiendo de los mismos principios, podemos explicar la observacion del cardenal De
Retz de que existen muchas cosas en las que puede engafiarnos la sabiduria profana 'y que
es més fécil excusar a una persona de sus acciones que de sus discursos en contra del
decoro de su profesion y caracter. Unafataen e discurso es frecuentemente mas patente
y clara que en las acciones que admiten muchas excusas atenuadoras y no revela tan
claramente laintencidn y opiniones del autor.

Asi, resulta, en resumen, que todo género de opinion o juicio que no llega a ser
conocimiento se deriva enteramente de lafuerzay vivacidad de la percepcion, y que estas
cualidades constituyen en €l espiritu lo que llamamos creencia en la existencia del objeto.
Esta fuerza y vivacidad son mas notables en la memoria, y, por consiguiente, nuestra
confianza en la veracidad de esta facultad es la mayor imaginable e iguala en muchos
respectos a la seguridad de la demostracion. El grado préximo de estas cualidades es €l
gue se deriva de la relacion de la causa y efecto, y aqui es también muy grande,
especialmente cuando el enlace se sabe por experiencia gue es absolutamente constante y
cuando €l objeto que se nos presenta se asemeja exactamente a aquellos de que tenemos
experiencia. Sin embargo, por bgo este grado de evidencia existen muchos otros que
tienen unainfluencia sobre | as pasiones e imaginacion proporcionada a grado de fuerzay
vivacidad que comunican a las ideas. Por el habito hacemos la transicion de causa a
efecto, y de una impresion presente tomamos la vivacidad que difundimos sobra la idea
relacionada; pero cuando no hemos observado un numero suficiente de casos para
producir un habito fuerte, o cuando estos casos son contrarios los unos a los otros, o
cuando la semegjanza no es exacta, 0 la impresion presente es débil y obscura, o la
experiencia se ha olvidado en alguna medida por la memoria, o la conexion depende de
una larga cadena de objetos, o la inferencia se deriva de reglas generales, no siendo, sin
embargo, concordante con €ellas, la evidencia disminuye por la disminucion de lafuerzae
intensidad de laidea. Por consiguiente, estaes lanaturalezadel juicio y la probabilidad.

Lo que da autoridad a este sistema, aparte de los argumentos indudables sobre los que
cada afirmacion se funda, es la concordancia de estas afirmaciones y la necesidad de unas
para explicar las otras. La creencia que acompafna a nuestra me moria es de la misma
naturaleza que la que se deriva de nuestros juicios y no hay diferencia entre € juicio que
se deriva de un enlace constante y uniforme de causa y efecto y el que depende del enlace
interrumpido e incierto. Es de hecho evidente que en todas las determinaciones en las que
el espiritu decide, partiendo de experimentos contrarios, se hala primeramente en
conflicto consigo mismo y tiene una inclinacién hacia cada lado en proporciéon con el
numero de experimentos que hemos visto y recordado. Esta contienda se termina, por
ultimo, en favor del lado en que observamos un nimero superior de estos experimentos,
pero aun con una disminucion de fuerza en la evidencia correspondiente al nimero de
experimentos opuestos. Cada posibilidad de que se compone la probabilidad actia
separadamente sobre laimaginacion, y la coleccion més amplia de posibilidades es la que
prevalece a final, y esto con una fuerza proporcionada a su superioridad. Todos estos
fendmenos llevan directamente al sistema precedente, y no sera posible, basandose en
otros principios, dar una explicacion de ellos satisfactoria y consistente. Sin considerar

98



Psikolibro

estos juicios como efectos de la costumbre sobre |a imaginacion, nos perderiamos en una
contradiccion perpetuay absurda.

Seccion X1V
Delaidea de la conexion necesaria.

Habiendo explicado la manera segin la que razonamos mas alla de nuestras
impresiones inmediatas y concluimos gque determinadas causas deben tener determinados
efectos, debemos volver ahora atrés para examinar la cuestio(23) que se nos presentod
primeramente y que dejamos a un lado en nuestro camino, a saber: cud es nuestraidea de
la necesidad cuando decimos gue dos objetos estdn necesariamente enlazados entre ellos.
Sobre este asunto repito que he tenido frecuentemente ocasion de observar que, como no
tenemos ninguna idea que no se derive de impresiones, debemos hallar algunaimpresion
gue dé lugar alaidea de la necesidad si afirmamos que tenemos realmente tal idea. Para
esto considero en qué objeto se supone comunmente que reside la necesidad, y hallando
gue se atribuye siempre alas causas y efectos, dirijo mi vista a dos objetos que se supone
estan enlazados por esta relacion y los examino en todas las situaciones de que son
susceptibles. Inmediatamente percibo que son contiguos en tiempo y lugar y que el objeto
gue llamamos causa precede al que llamamos efecto. En ningln caso puedo ir més lgjos
ni es posible para mi descubrir una tercera relacion entre estos objetos, y, por consiguien-
te, amplio mi consideracion hasta que comprenda varios casos en los que hallo iguales
objetos existiendo en iguales relaciones de contiglidad y sucesion. A primera vista esto
parece ser poco Util para mi propodsito. La reflexién sobre varios casos tan solo repite los
mismos objetos, y, por consiguiente, no puede dar lugar a una nueva idea. Sin embargo,
basandonos en una investigacion ulterior, hallo que la repeticién no es en cada caso
particular lamisma, sino que produce una nuevaimpresion, y por este medio, laidea que
examino a presente; pues después de una repeticién frecuente hallo que ante la aparicién
de uno de los objetos el espiritu se halla determinado por la costumbre a considerar su
acompafiante usual y a considerarlo de un modo mas enérgico por su relaciéon con el
primer objeto. Es laimpresion, pues, o la determinacion la que me proporciona laidea de
la necesidad.

No dudo que estas consecuencias a primera vista seran admitidas sin dificultad por ser
deducciones evidentes de los principios que ya he establecido y que hemos empleado
frecuentemente en nuestros razonamientos. Esta evidencia de los primeros principios, ala
vez gue de las deducciones, puede llevarnos irreflexivamente a la conclusion y hacernos
imaginar, que no contiene nada extraordinario ni merecedor de nuestra curiosidad. Sin
embargo, aunque una inadvertenciatal pueda facilitar la aceptacién de este razonamiento,
hara que también se le olvide més facilmente, por cuya razon creo apropiado indicar que
acabo de examinar una de las cuestiones més altas de la filosofia, a saber: 1a concerniente
al poder y eficacia de las causas, en la que todas las ciencias parecen tan interesadas. Una
indicacion tal despertard, naturalmente, la atencion del lector y le hard desear una
explicacion méas amplia de mi doctrina, asi como de |os argumentos en que se funda. Esta
peticion es tan razonable, que yo no puedo rehusarme a €ella, especialmente porgue espero
gue cuanto més sean examinados estos principios mas fuerzay evidencia adquiriran.

No existe cuestion alguna que, tanto por su importancia como por su dificultad, haya
ocasionado mas disputas entre |os fil 6sof os antiguos y modernos que la que se refiere ala

99



Psikolibro

eficaciade las causas 0 ala cualidad que las hace ir seguidas de sus efectos. Sin embargo,
antes de haber llegado a estas discusiones pienso que no hubiera sido impropio e haber
examinado qué idea tenemos de la eficacia que constituye el asunto de la controversia.
Esto es lo que principalmente hallo que falta en su razonamiento y 1o que intentaré suplir

aqui.

Comienzo observando que los términos de eficacia, influencia, poder, fuerza,
necesidad, conexion y cualidad productiva son casi sSinénimos y, por consiguiente, gue es
un absurdo emplear alguno de ellos para definir los restantes. Por esta observacion
rechazamos a la vez todas las definiciones vulgares que los fil6sofos han dado del poder
y eficacia, y en lugar de buscar |as ideas en estas definiciones, debemos buscarlas en las
impresiones de las que se derivan originamente. Si se trata de una idea compuesta, ésta
debe surgir de impresiones compuestas; si smple, de impresiones simples.

Creo que la explicacion mas general y méas popular de esta materia, es decir (24), que
hallando por experiencia que existen varias producciones nuevas en la materia, como las
de los movimientos y variaciones de los cuerpos, y concluyendo que debe existir en
alguna parte un poder capaz de producirlas, llegamos por Ultimo, mediante este
razonamiento, a laidea del poder y eficacia. Sin embargo, para convencerse de que esta
explicacion es mas popular que filosofica no necesitamos mas que reflexionar sobre dos
principios muy claros: primero, que larazdn por si solajamas puede dar lugar a unaidea
original, y segundo, que la razén como distinta de la experiencia jamas puede hacernos
concluir que una causa 0 cuaidad productiva se requiere absolutamente para todo
comienzo de existencia. Estas dos consideraciones han sido suficientemente explicadas y,
por consiguiente, no debo insistir ahora mas sobre €llas.

Debo inferir tan sdlo de ellas que ya que la razén jamés puede dar lugar a la idea de
eficacia, estaidea debe derivarse de la experienciay de algunos casos particulares de esta
eficacia que constituyen sus pasos hacia €l espiritu por los canales comunes de la
sensacion o reflexion. Las ideas representan siempre sus objetos o impresiones y, por €l
contrario, son necesarios algunos objetos para dar lugar a la idea. Si pretendemos, por
consiguiente, que tenemos una idea precisa de esta eficacia, debemos presentar algin
caso en que la eficacia sea claramente cognoscible para e espiritu y su actuacion
manifiesta para nuestra conciencia o sensacion. Si no podemos hacer esto, reconocemos
gue la idea es imposible e imaginaria, ya que € principio de las ideas innatas, e Unico
gue puede sacarnos de este dilema, ha sido ya refutado y es ahora rechazado cas
universalmente en el mundo de las gentes cultas. Nuestro asunto presente, pues, debe ser
hallar alguna produccién natural en la que la actuacién y eficacia de una causa pueda ser
concebida y comprendida claramente por el espiritu sin peligro alguno de obscuridad o
error.

En esta investigacion nos sentimos muy poco animados, dada la prodigiosa diversidad
gue se halla en las opiniones de los fildsofos que han pretendido explicar la fuerza y
energia secreta de las causas (25). Hay algunos que mantienen que |os cuerpos acttan por
su forma substancial; otros, que por sus accidentes o cualidades; muchos, que por su
materiay forma; algunos, que por su formay accidentes, y otros, que por ciertas virtudes
y facultades diferentes de todo ello. Todas estas opiniones, a su vez, se hallan mezcladas
y variadas de mil modos diferentes y constituyen una decidida sospecha de que ninguna
de ellas tiene solidez 0 evidencia y que e supuesto de una eficacia en alguna de las

100



Psikolibro

cualidades conocidas de la materia carece en absoluto de fundamento. Esta sospecha debe
aumentar cuando consideremos que estos principios o formas substanciales, accidentes y
facultades no son en realidad ninguna de las propiedades conocidas de los cuerpos, sino
gue son totalmente ininteligibles e inexplicables; pues es evidente que |os fil 0sofos jaméas
recurririan a principios tan obscuros e inciertos si hubieran hallado la solucion en los que
son claros e inteligibles, especialmente en una cuestion como ésta, que debe ser objeto
del més simple entendimiento si no lo es de los sentidos. En resumen, podemos concluir
gue es imposible mostrar en ninglin caso €l principio en que reside la fuerza e influencia
de una causa y que tanto los entendimientos mas refinados como los mas vulgares se
hallan igualmente perplejos en este particular. Si alguno piensa ser capaz de refutar esta
afirmacién no necesita someterse a la perturbacion de encontrar algin largo
razonamiento, sino que puede mostramos de una vez un caso de una causa en que
descubramos e poder o principio actuante. Nos veremos obligados a hacer uso fre-
cuentemente de este reto por ser casi el Unico medio de probar una negacion en la
filosofia.

El escaso éxito obtenido en todos los intentos de determinar este poder ha obligado, por
altimo, a los fildsofos a concluir que la fuerza y eficacia Ultima de la naturaleza nos es
totalmente desconocida y que es en vano buscarla en todas las cualidades conocidas de la
materia. En esta opinidon concuerdan casi todos, y sdlo en la inferencia que realizan
partiendo de ella se expresa alguna diferencia de sus pareceres, pues algunos de €llos,
como en particular los cartesianos, habiendo establecido como un principio que
conocemos perfectamente la esencia de la materia, han inferido muy naturalmente que no
se halla dotada de eficacia alguna y que es imposible que comunique por si misma €l
movimiento o produzca los efectos que le atribuimos. Como la esencia de la materia
consiste en la extension y como la extension no implica ningin movimiento actual, sino
solo la movilidad, concluyen gque la energia que produce e movimiento no puede residir
en la extension.

Esta conclusion los lleva a otra que consideran como totalmente inevitable. La materia,
dicen, es en si misma enteramente inactiva y carece de algun poder por € cual pueda
producir, continuar o comunicar el movimiento; pero como estos efectos son evidentes
para nuestros sentidos y como el poder que los produce debe residir en alguna parte, debe
hallarse en la divinidad o €l ser divino que contiene en su naturaleza toda excelencia y
perfeccion. Es, por consiguiente, la divinidad € primer motor del universo y no sélo el
primer creador de la materia'y quien la concedio su primer impulso, sino también que por
un gercicio continuo de su omnipotencia mantiene su existencia y sucesivamente le
concede todos los movimientos, configuraciones y cualidades de que esta dotada.

Esta opinién es ciertamente muy curiosa y merecedora de nuestra atencion; pero
resultara superfluo examinarla en este lugar si reflexionamos un momento sobre nuestro
propdsito presente a tenerla en cuenta. Hemos establecido como principio que como
todas las ideas se derivan de las impresiones o de algunas percepciones precedentes, es
imposible que podamos tener una idea de poder y eficacia mas que si algunos casos
pueden presentarse en que este poder se perciba gerciéndose. Ahora bien; como estos
casos no pueden ser descubiertos en € cuerpo, los cartesianos, basandose sobre su
principio de las ideas innatas, han recurrido al espiritu supremo o divinidad, a quien
consideran como €l Unico ser activo en e universo y como la causa inmediata de toda

101



Psikolibro

alteracion en la materia. Sin embargo, considerandose falso €l principio de las ideas
innatas, se sigue que el supuesto de una divinidad no puede servirnos de ayuda al explicar
la idea de la influencia que buscamos en vano en todos los objetos que se representan a
nuestros sentidos o de que somos conscientes internamente en nuestros espiritus; pues si
toda idea se deriva de laimpresion, laidea de la divinidad procede del mismo origen, y si
ninguna impresion, ya sea de sensacion o reflexion, implica una fuerza o eficacia, es
igualmente imposible descubrir o imaginar un principio activo tal en ladivinidad. Ya que
estos filosofos, pues, han concluido que la materia no puede hallarse dotada de un
principio eficaz, porgque es imposible descubrir en ella un principio tal, la misma marcha
del razonamiento debe determinarlos a excluirlos del ser supremo, 0 s estiman que esta
opinion es absurda e impia, como realmente lo es, les diré como deben evitarlay que esto
se hara concluyendo desde un principio que no tienen una idea adecuada del poder o
eficacia de un objeto, ya que ni en & cuerpo, ni en € espiritu, ni en las naturalezas
superiores ni inferiores son capaces de descubrir un solo caso de €.

La misma conclusion es inevitable partiendo de la hipdtesis de los que mantienen la
eficacia de las causas segundas y atribuyen un poder y energia derivados, pero reales, ala
materia; pues como confiesan que esta energia no reside en alguna de las cualidades
conocidas de la materia, continda la dificultad referente al origen de su idea. Si realmente
tenemos una idea del poder, podemos atribuir el poder a una cualidad desconocida; pero
como es imposible que la idea pueda derivarse de una cualidad tal y como no existe nada
en las cualidades conocidas que pueda producirlo, se sigue que nos engafiamos a Nosotros
mismos cuando imaginamos que poseemos una idea de este género en la forma en que
comunmente se entiende. Todas las ideas se derivan de las impresiones, y |as representan.
No tenemos jamas una impresion que contenga un poder de eficacia; por consiguiente, no
tenemos jamés unaidea del poder.

Algunos han afirmado que sentimos una energia o poder en nuestro propio espiritu y
gue por haber adquirido de esta manera la idea de poder transferimos esta cualidad a la
materia en la que no somos capaces de descubrirlo inmediatamente. Los movimientos de
nuestro cuerpo y los pensamientos y sentimientos de nuestro espiritu, dicen ellos,
obedecen a la voluntad y no necesitamos buscar algo mas para adquirir una idea precisa
de fuerza o poder. Pero para convencernos de qué falaz es este razonamiento,
necesitamos tan solo considerar que estimandose aqui la voluntad como una causa, no
posee un enlace mas manifiesto con su efecto que una causa material lo tiene con su
propio efecto. Tan lgjos nos hallamos de percibir 1a conexion entre un acto de volicion y
un movimiento del cuerpo, que se concede que ningln efecto es mas inexplicable que
éste, partiendo de los poderes y esencia del pensamiento y la materia. Tan poco es €l
dominio de lavoluntad sobre nuestro espiritu més inteligible. El efecto es alli distinguible
y separable de la causa y puede ser provisto sin la experiencia de su enlace constante.
Tenemos un dominio sobre nuestro espiritu hasta un cierto grado; pero mas alla de éste
perdemos la autoridad sobre €, y es evidentemente imposible determinar limites precisos
de su autoridad cuando no consultamos a la experiencia. Brevemente, las acciones del
espiritu son en este respecto lo mismo que las de la materia. Percibimos tan solo su
enlace constante, pero no podemos razonar mas ala de él. Las impresiones internas no
tienen una energia mas aparente que los objetos externos. Por consiguiente, ya que los
fil6sofos confiesan que la materia actla por una fuerza desconocida, podemos esperar en
vano lograr unaidea de fuerza consultando a nuestros espiritus(26).

102



Psikolibro

Ha sido establecido como un principio cierto que las ideas generales o abstractas no son
mas que ideas individual es consideradas de un cierto modo y que a reflexionar sobre un
objeto es tan imposible excluir de nuestro pensamiento todos los grados particulares de
cualidad y cantidad como de la naturaleza real de las cosas. Si poseemos, pues, una idea
de poder, en general debemos ser capaces de concebir alguna especie particular de €, y
como €l poder no puede subsistir por si solo, sino que es siempre considerado como un
atributo de alguin ser 0 existencia, debemos ser capaces de colocar este poder en algun ser
particular y de considerar este ser como dotado de una fuerza y energia real, mediante la
gue resulta de su actuacion necesariamente un efecto determinado. Debemos clara y
particularmente concebir el enlace entre lacausay el efecto y ser capaces de declarar ante
la simple consideracién de uno de ellos que debe ser seguido o precedido de otro. Esta es
la verdadera manera de concebir un poder particular en un cuerpo determinado, y siendo
imposible una idea general sin una representaciéon individual, cuando la Ultima es
imposible no puede existir jamas la primera. Ahora bien; nada es mas evidente que €
espiritu humano no puede formarse una idea tal de dos objetos de modo que conciba un
enlace entre ellos 0 comprenda claramente e poder o eficacia por € que estéan unidos.
Una conexion de este género remontaria a una demostracion e implicaria la absoluta
imposibilidad para un objeto de no seguir o de ser concebido que no sigue a otro genero
de conexion que ha sido ya rechazado en todos los casos. Si alguno mantiene la opinion
contraria y piensa que ha alcanzado una nocion de poder en algin objeto particular, le
ruego que me indique cud es este objeto. Sin embargo, hasta que encuentre un objeto tal,
lo que no espero, no puedo menos de concluir que ya que nosotros no podemos concebir
jamas de un modo claro cédmo un poder particular puede residir de una manera posible en
un objeto particular, nos engafiamos a imaginar que nos podemos formar una idea
semejante.

Asi, en resumen, podemos inferir que cuando hablamos de algun ser, ya sea de una
naturaleza superior o inferior, como dotado con un poder o fuerza, propio para un efecto;
cuando hablamos de una conexion necesaria entre objetos y suponemos que esta
conexion depende de una influencia o energia de que estan dotados algunos de estos
objetos, no tenemos realmente en todas estas expresiones tan adecuadas ningun sentido
claro y hacemos uso tan solo de palabras corrientes sin ideas claras y determinadas; pero
como es maés probable gque estas expresiones pierdan su sentido por ser inadecuadas que
por carecer siempre de é, sera apropiado someter a otra consideracion este asunto y ver si
es posible que podamos descubrir la naturaleza y origen de estas ideas que unimos con €.

Supongamos que dos objetos se hallan presentes a nosotros, de los cuales uno es la
causa y otro el efecto; es claro que por la simple consideracion de uno de estos dos
objetos jamas percibiremos €l lazo por gue estdn unidos o seremos capaces de declarar
gue existe una conexion entre ellos. No es, pues, partiendo de un caso como llegamos ala
idea de causa y efecto, de una conexion necesaria de poder, de fuerza, de energia y de
influencia. Si no viésemos jamas mas que enlaces particulares de objetos diferentes de un
modo total 10s unos de |os otros, no seriamos nunca capaces de formarnos ideas tales.

Supongamos de nuevo que observamos varios casos en |os que |os mismos objetos van
unidos siempre entre si; inmediatamente concebimos una conexion entre ellos y
comenzamos a redlizar una inferencia de un objeto a otro. Esta multiplicidad de casos
semejantes, pues, constituye la verdadera esencia del poder o conexion y es la fuente de

103



Psikolibro

la que la idea surge. Para entender, pues, la idea de poder debemos considerar esta
multiplicidad, y no es preciso otra investigacion para darnos la solucion de la dificultad
gue nos ha perturbado tanto tiempo, pues razono de esta manera: La repeticiéon de casos
enteramente semejantes no puede dar jamés lugar a una idea original diferente de la que
se halla en un caso particular, como ya ha sido observado y como se sigue de nuestro
principio fundamental de que todas las ideas son copias de impresiones. Ya que, por
consiguiente, la idea de poder es una idea nueva y origina que no ha de hallarse en un
solo caso y que surge de la repeticion de varios casos, se sigue que la repeticion por si
sola no tiene este efecto, sino que debe descubrir o producir algo nuevo, que es la fuente
de laidea. Si la repeticion no descubre ni produce nada nuevo, nuestras ideas podran
multiplicarse por ella, pero no serdn ampliadas més ala de lo que abarcaban con la
observacion de un solo caso. Toda ampliacion, pues (como la idea de poder o conexion),
gue surge de la multiplicidad de casos semejantes esta copiada de algun efecto de la
multiplicidad y se entendera perfectamente al entender estos efectos. Siempre que
hallemos algo nuevo que haya de ser descubierto o producido por la repeticion debemos
colocar en ello &l poder y no debemos buscar para é ningun otro objeto.

Sin embargo, es evidente, en primer lugar, que la repeticién de objetos andlogos en
relaciones andlogas de sucesion y contigiidad no descubre nada nuevo en ninguno de
ellos, ya que no podemos realizar una inferencia partiendo de ella ni hacerla asunto de
nuestro razonamiento demostrativo probable, como ya ha sido probado (27). Es més; aun
suponiendo que podamos realizar una inferencia, no tendra importancia alguna en el
presente caso, ya que ningun género de razonamiento puede dar lugar a una nueva idea
como es la del poder, sSino que siempre que razonamos debemos poseer de antemano
ideas claras, que son el objeto de nuestro razonamiento. La concepcion precede siempre
al entendimiento, y cuando la una es obscura el otro es incierto; cuando la unafalla, debe
fallar € otro.

Segundo: es cierto que esta repeticion de objetos similares en situaciones semejantes no
produce nada nuevo en estos objetos 0 en un cuerpo externo; pues se concedera
facilmente que los varios casos gue tenemos del enlace de causas y efectos semejantes
son en si mismos totalmente independientes y que la comunicaciéon del movimiento que
veo que resulta en el presente del choque de dos bolas de billar es totalmente diferente de
la que yo vi que resultaba de un chogue hace doce meses. Estos choques no tienen
influencia los unos sobre los otros. Se hallan enteramente separados por € tiempo y
lugar, y € uno puede haber existido y comunicado e movimiento, aunque el otro no haya
tenido realidad jamés.

No existe, pues, nada nuevo descubierto o producido en los objetos por su enlace
constante y por la semejanza ininterrumpida de sus relaciones de sucesion y contigidad.
Sin embargo, de esta semejanza se derivan las ideas de necesidad, poder e influencia.
Estas ideas, pues, no representan nada que pueda corresponder a los objetos que se hallan
constantemente unidos. Esto es un argumento que en cualquier aspecto que lo
examinemos resultara totalmente irrefutable. Casos semejantes son el primer origen de
nuestra idea de poder o necesidad, a mismo tiempo que no tienen influjo por su
semejanza los unos sobre [os otros o sobre un objeto externo. Debemos, por consiguiente,
dirigirnos hacia otra parte para buscar €l origen de estaidea.

104



Psikolibro

Aunque los varios casos semejantes que dan lugar a la idea de poder no tengan
influencia los unos sobre los otros y no puedan producir una nueva cualidad en el objeto
gue puede ser € modelo de esta idea, sin embargo, |a observacion de esta semejanza
produce una nueva impresion en el espiritu, que es su modelo real, pues después que
hemos observado la semeganza en un nimero suficiente de casos, inmediatamente
sentimos una determinacion del espiritu a pasar de un objeto a su acompanante usual y a
concebirlo de un modo més enérgico debido a esta relacion. Esta determinacion es €
unico efecto de la semeganza y, por consiguiente, debe ser lo mismo que € poder o
influencia, cuya idea se deriva de la semegjanza. Los varios casos de enlaces semejantes
nos llevan a la nocion de poder y necesidad. Estos casos son en si mismos totalmente
distintos los unos de los otros y no tienen méas unidn que la concedida por e espiritu que
los observay reline sus ideas. La necesidad, pues, es €l efecto de esta observacion y no es
mas que una impresion interna del espiritu 0 una determinacion para llevar nuestros
pensamientos de un objeto a otro. Sin considerarla de este modo no podemos lograr
jamas la mas remota nocion de ella o ser capaces de atribuirla a los objetos externos o
internos, al espiritu o a cuerpo, alas causas o alos efectos.

La conexidn necesaria entre causas y efectos es el fundamento de nuestra inferencia de
los unos a los otros. La fundamentacion de nuestra inferencia es la transicion que surge
de launion habitual. Ambas son, por consiguiente, o mismo.

La idea de la necesidad surge de alguna impresion. No existe impresion alguna
proporcionada por nuestros sentidos que pueda dar lugar a esta idea. Debe, pues,
derivarse de alguna impresion interna o impresion de reflexion. No existe ninguna
impresion interna que tenga alguna relacién con e presente problema mas que la
inclinacion que la costumbre produce a pasar de un objeto a la idea de su acompafiante
usual. Esto, por consiguiente, es la esencia de la necesidad. En resumen, la necesidad es
algo que existe en el espiritu, no en los objetos, y no es posible para nosotros formarnos
la idea mas remota de €ella si la consideramos como una cualidad de los cuerpos. O no
tenemos idea alguna de la necesidad o la necesidad no es méas que la determinacion del
pensamiento a pasar de las causas a los efectos y de los efectos a las causas, segun su
union, gue coNocemos Por experiencia.

Asi como la necesidad que hace «dos veces dos» igual a cuatro o los tres angulos de un
triangulo igual a dos rectos reside tan solo en el acto del entendimiento por € que
consideramos y comparamos estas ideas, la necesidad del poder que une las causas y
efectos radica en la determinacion del espiritu a pasar de los unos a los otros. La eficacia
0 energia de las causas no se halla ni en las causas mismas ni en la divinidad, ni en la
concurrencia de estos dos principios, sino que corresponde tan solo a alma que considera
la union de dos 0 més objetos en todos los casos pasados. Aqui se halla el poder real de
las causas juntamente con su conexion y necesidad.

Me doy cuenta de que, de todas las paradojas que he expuesto o que tendré ocasion de
exponer en e curso de este tratado, la presente es la mas violenta, y que solamente a
fuerza de una prueba sblida y del razonamiento puedo esperar que sea admitida y venza
los prejuicios inveterados del género humano. Antes de que nos reconciliemos con esta
doctrina cuantas veces debemos repetirnos a nosotros mismos que la simple
consideracion de dos objetos o acciones, aunque relacionados, no puede darnos una idea
de poder o de conexidn entre ellos; que esta idea surge de la repeticion de su unién; que

105



Psikolibro

la repeticion no descubre nada en los objetos, sino que tiene tan sdlo influencia sobre €
espiritu por la transicion habitual que produce; que esta transicion habitual es, por
consiguiente, idéntica al poder y necesidad, que son, por consecuencia, cualidades de
percepciones, no de objetos, y son sentidas internamente por €l alma y no percibidas
externamente en los cuerpos. Es corriente que el asombro acompafie a todo lo
extraordinario, y este asombro se convierte inmediatamente en la mas grande estima o
desprecio, segun que aprobemos o desaprobemos el asunto. Me temo mucho que, aunque
el precedente razonamiento me aparezca € mas breve y més decisivo que pueda
imaginarse, sin embargo en la generalidad de los lectores € prejuicio perdure y les
prevenga contra la doctrina presente.

Esta prevencién en contra se explica fécilmente. Es una observacion comun que €l
espiritu siente una gran inclinacion a extenderse sobre los objetos externos y a unir con
ellos las impresiones internas que ocasionan y que hacen siempre su aparicion al mismo
tiempo gue estos objetos se presentan a los sentidos. Asi, como ciertos sonidos y olores
se hallan siempre acompafnando a ciertos objetos visibles, imaginamos naturalmente un
enlace, aun con referencia a lugar, entre los objetos y las cualidades, aunque las
cualidades sean de una naturaleza tal que no admitan un enlace semejante y no existan
realmente en ninguna parte. De esto hablaremos con mas extension més adelante (28).
Mientras tanto sera suficiente hacer observar que la mismainclinacion es larazon de por
gué suponemos que la necesidad y el poder residan en los objetos que consideramos y no
en nuestros espiritus que los consideran, aungue no es posible que nos formemos ni la
idea méas remota de esta cualidad cuando no |a consideramos como la determinacion del
espiritu a pasar de laidea de un objeto ala de su acompafiante usual.

Sin embargo, aunque esto sea la Unica explicacion razonable que podamos dar de la
necesidad, la nocidn contraria esta tan arraigada en el espiritu por los principios antes
mencionados, que no dudo que mis opiniones seran tratadas por muchos como
extravagantes y ridiculas. ¢Que la influencia de las causas esta en la determinacion del
espiritu? jComo s las causas no actuasen independientemente del espiritu y no
continuasen su actuacion aungue no existiese espiritu alguno que las contemplase o que
razonase acerca de ellas! El pensamiento puede depender de las causas en su actuacion,
pero no las causas del pensamiento. Esto es invertir el orden de la naturaleza y hacer
secundario 1o que es realmente primario. Para cada actuacion existe un poder adecuado, y
este poder debe situarse en los cuerpos que actlan. Si quitamos el poder a una causa
debemos atribuirselo a otra; pero suprimir €l poder en todas las causas y concedérselo a
un ser que no se halla relacionado de ninguna otra manera con la causa méas que por
percibirla, es un gran absurdo y contrario alos principios mas ciertos de la razén humana.

S6lo puedo replicar a estos argumentos gque €l caso es muy andlogo a de un hombre
ciego gue pretendiese hallar un gran absurdo en e supuesto de que € color de escarlata
no es lo mismo que e sonido de una trompeta ni la luz lo mismo que la solidez. Si
nosotros no tenemos realmente una idea del poder o eficacia en un objeto o de una
conexion real entre causay efecto, tendra poca importancia probar que una influencia es
necesaria en todas las actuaciones. No entenderemos lo que queremos decir a hablar de
este modo, sino que confundiremos, sin saberlo, ideas que son enteramente distintas entre
si. Me hallo de hecho pronto a conceder que existen varias cualidades, tanto en los
objetos materiales como inmateriales, que no conocemos de ningdin modo, y S nos

106



Psikolibro

agrada llamar a éstas poder o influencia tendra este hecho muy poca importancia para el
mundo; pero cuando en lugar de referirnos a estas cualidades desconocidas intentamos
gue los términos de poder e influencia signifiquen algo de o que tenemos una idea clara
y que es incompatible con los objetos a que los aplicamos, la obscuridad y €l error
comienzan atener lugar y nos descarriamos por una falsa filosofia. Esto es |o que sucede
cuando transferimos la determinacién del pensamiento a los objetos externos y
suponemos un enlace real e inteligible entre ellos, enlace que es una cualidad que sblo
puede pertenecer al espiritu que los considera.

En cuanto a que pueda decirse gque las actividades de la naturaleza son independientes
de nuestro pensamiento y razonamiento, lo concedo, y, de acuerdo con esto, he observado
gue los objetos mantienen entre si las relaciones de contigliidad y sucesién; gue objetos
analogos, seguin puede observarse, tienen analogas relaciones en varios casos, y que todo
esto es independiente y antecedente a las actividades del entendimiento. Pero si vamos
mas lgjos y atribuimos un poder o conexion necesaria a estos objetos no podemos
observarlo en ellos mismos, sino que debemos sacar su idea de lo que sentimos
internamente a contemplarlos. Y llevo esto tan lgos que me hallo presto a convertir mi
razonamiento presente en un caso particular mediante una sutileza, de modo que no sera
dificil comprenderlo.

Cuando un objeto se nos presenta inmediatamente, sugiere al espiritu unaidea vivaz del
objeto que sabemos que lo acompafia usualmente, y esta determinacion del espiritu
constituye la conexién necesaria de estos objetos, Sin embargo, cuando cambiamos €l
punto de vista, pasando de los objetos a las percepciones, la impresion debe considerarse
como causa y la idea vivaz como efecto, y su conexion necesaria es la nueva
determinacion que sentimos a pasar de laideadel uno aladel otro. El principio de union
de nuestras percepciones internas es tan ininteligible como el de los objetos externos y no
lo conocemos de otro modo mas que por experiencia. Ahora bien; la naturaleza 'y efectos
de la experiencia han sido ya suficientemente examinados y explicados. Jaméas nos da una
vision de la estructura interna o de los principios activos de los objetos, sino que habitta
tan sblo a espiritu a pasar de unos a otros.

Es ahora e momento de reunir todos los diferentes elementos de este razonamiento vy,
agrupandolos, dar una definicién exacta de la relacién de causa y efecto que constituye el
asunto de la presente investigacion. Si este orden hubiera sido excusable, a saber:
examinar primero nuestra inferencia de la relacion antes de haber explicado la relacion
misma, hubiera sido posible proceder de un modo diferente. Ahora bien; como la
naturaleza de la relacion depende tanto de la inferencia, nos hemos visto obligados a
avanzar de este modo aparentemente contradictorio y a hacer uso de términos antes de ser
capaces de definirlos exactamente o de fijar su sentido. Debemos ahora corregir esta falta
dando una definicion precisa de causay efecto.

Pueden darse dos definiciones de esta relacion que son solamente diferentes por
presentar un punto de vista diferente del mismo objeto y hacérnoslo considerar como una
relacion filosdfica o una relacion natural, como una comparacion de dos ideas 0 como
una asociacion entre ellas. Podemos definir una causa como un objeto precedente y
contiguo a otro y como aquello segun lo que en todos los objetos semejantes al primero
son puestos en iguales relaciones de precedencia y contigtidad con los objetos que se
parecen a Udltimo. Si esta definicién se estima defectuosa porque se saca de objetos

107



Psikolibro

extrafos a la causa, podemos substituirla por esta otra definicion, a saber: una causa es un
objeto precedente a otro y tan unido a é que la idea del uno determina a espiritu a
formarse laidea del otro y la impresion del uno a formarse una idea més vivaz del otro.
Si esta definicion es rechazada, por razdn idéntica no veo otro remedio sino que las
personas gque se manifiesten tan delicadas pongan en su lugar una definicion mas precisa.
Sin embargo, por mi parte debo confesar mi incapacidad para una empresa tal. Cuando
examino con la mayor exactitud los objetos que se denominan cominmente causas y
efectos hallo, a considerar un caso Unico, que un objeto precede a otro y le es contiguo,
y extendiendo mi consideracion a varios casos, encuentro solamente que objetos anal ogos
se halan situados constantemente en analogas relaciones de sucesion y, contiglidad.
Ademés, cuando considero lainfluencia de este enlace constante percibo que unarelacion
tal jamas puede ser objeto de razonamiento y jamés puede actuar sobre €l espiritu mas
gue por medio de la costumbre que determina la imaginacion a hacer la transicion de la
idea de un objeto a la de su acompariante usual y de la impresién de uno a la idea mas
vivaz del otro. Tan extraordinarias como estas opiniones puedan parecer, estimo indtil
preocuparme de una investigacion ulterior o razonamiento sobre el asunto, sino que debo
basarme en él como sobre una maxima establ ecida.

Tan solo sera apropiado, antes de dejar este asunto, sacar algunos corolarios de é por
los que podremos disipar varios prejuicios y errores populares que han predominado en la
filosofia. Primeramente, podemos saber por la precedente doctrina que todas las causas
son del mismo género y que en particular no existe fundamento para la distincion que
hacemos algunas veces entre causas eficientes y causas sine qua non o entre causas y
eficientes, formales, materiales, gemplares y finales, pues como nuestra idea de
influencia, se deriva del enlace constante de dos objetos, siempre que se observa es la
causa eficiente, y cuando no, no puede existir causa de ningun género. Por la misma
razon debemos rechazar la distincion entre causa 'y ocasion Si suponemos que significan
algo esenciadmente diferente la una de la otra. Si el enlace constante va implicado en lo
gue llamamos ocasion, es una causa real; si no, no hay relacion ningunay no puede dar
lugar a ninglin razonamiento o0 argumento.

Segundo: el curso mismo del razonamiento nos hara concluir que no hay mas gque un
género de necesidad, lo mismo que no existe més que uno de causa, y que la distincion
comun entre la necesidad moral y fisica carece de fundamento en la naturaleza. Esto
aparece claramente segun la explicacion precedente de la necesidad. El enlace constante
de objetos, juntamente con la determinacion del espiritu, constituye la necesidad fisica, y
la supresion de esto es lo mismo que € azar. Como los objetos deben o no hallarse
enlazados, y como el espiritu debe 0 no hallarse determinado a pasar de un objeto a otro,
es imposible admitir un término medio entre el azar y la necesidad absoluta. Debilitando
este enlace y determinacion no se cambia la naturaleza de la necesidad, ya que aun en la
actuacion de los cuerpos éstos tienen diferentes grados de constancia y fuerza sin
producir especies diferentes de esta relacion.

La distincion entre poder y su gercicio carece iguamente de fundamento. Tercero:
podemos ahora ser capaces de vencer toda la repugnancia, que es tan natural en nosotros,
contra el razonamiento precedente por € que intentamos probar que la necesidad de una
causa para toda existencia que comienza no se funda en un argumento ni demostrativo ni
intuitivo. Una opinion tal no aparecera extrafia después de las definiciones precedentes.

108



Psikolibro

Si definimos una causa como un objeto precedente y contiguo a otro y aquello en que
todos los objetos semejantes a primero se sitien en andloga relacion de prioridad y
contigliidad con los que se asemgian a ultimo, podemos fécilmente concebir que no
existe una necesidad absoluta ni metafisica de que todo comienzo de existencia debe ir
acompafiado de un objeto tal. S definimos la causa como un objeto precedente y
contiguo a otro y unido de tal modo con é en la imaginacion que la idea del uno
determine a espiritu a formarse la idea del otro y la impresiéon del uno a formarse una
idea més vivaz del otro, experimentaremos alin menos dificultad para asentir a esta
opinién. Una influencia tal sobre € espiritu es perfectamente extraordinaria e
incomprensible y no podemos cerciorarnos de su redlidad mas que mediante la
experienciay la observacion.

Debo afiadir como un cuarto corolario que no podemos jamas tener una razon para
creer que existe un objeto del que no podemos formamos una idea; pues como todos
nuestros razonamientos relativos a la existencia se derivan de la causalidad, y como todos
nuestros razonamientos relativos a la causalidad se derivan de la union de los objetos
experimentados, no de algun razonamiento o reflexion, la misma experiencia debe darnos
una nocion de estos objetos y debe disipar todo misterio de nuestras conclusiones. Esto es
tan evidente que apenas mereceria nuestra atencion s no fuera para evitar ciertas
objeciones de este género gque pueden surgir en contra de los siguientes razonamientos
relativos a la materia y la substancia. No necesito observar que no se requiere un pleno
conocimiento del objeto, sino tan solo de sus cualidades que creemos existen.

Seccion XV
Reglas para juzgar de |las causasy efectos.

Seguin la doctrina precedente, no existen objetos mediante cuya consideracion y sin
consultar la experiencia podamos determinar que son las causas de otros, ni tampoco
objetos que podamos determinar del mismo modo que no son las causas. Algo puede
producir a algo. Creacion, aniquilamiento, movimiento, razon, volicion pueden surgir las
unas de las otras 0 de otro objeto cualquiera que podamos imaginar. No parecera extrafio
esto s comparamos los dos principios antes expuestos de que el enlace constante de
objetos determina su causalidad (29) y de que, propiamente hablando, no hay més objetos
contrarios entre si que la existencia y no la no existencia. Cuando los objetos no son
contrarios, nada les impide poseer un enlace constante del que depende totalmente la
relacion de causay efecto.

Por consiguiente, ya que es posible para todos |os objetos llegar a ser causas o efectos
con respecto de otros, serd conveniente fijar algunas reglas por las cuales podemos
conocer cuando |o son realmente:

| a

Lacausay €l efecto deben ser contiguos en €l espacio y e tiempo. 2.2 La causa debe
ser anterior a efecto.

3.a Debe existir una union constante entre la causa y € efecto. Es capitalmente esta
cualidad la que constituye esta relacion.

4.a La misma causa produce siempre el mismo efecto, y e mismo efecto no surge
nunca mas que de la misma causa. Este principio lo derivamos de la experienciay es la
fuente de los més de nuestros razonamientos filosoficos, pues cuando por un experimento

109



Psikolibro

claro descubrimos las causas o efectos de un fendmeno extendemos inmediatamente
nuestra observacion a todo fendmeno del mismo género sin esperar que se presente la
repeticidn constante de la que se derivala primeraidea de esta relacion.

5.a Existe otro principio que depende de éste, a saber: que cuando diferentes objetos
producen el mismo efecto debe ser mediante alguna cualidad que descubrimos que es
comun a todos ellos;, pues como iguales efectos implican causas iguales, debemos
siempre atribuir la causacion ala circunstancia en que descubrimos que se asemejan.

6.% El siguiente principio se funda en la misma razon. La diferencia en los efectos de
dos objetos semeantes debe proceder de aquello en lo gque difieren; pues como causas
iguales producen efectos iguales, cuando en un caso hallamos que no sucede lo esperado
debemos concluir que esairregularidad procede de alguna diferencia en las causas.

7.a Cuando un objeto aumenta o disminuye con el aumento o disminucion de su causa
debe ser considerado como un efecto compuesto derivado de la union de los varios
efectos diferentes que surgen, de las varias partes diferentes de la causa. La ausencia o
presencia de una parte de la causa se supone agui que va siempre acompafada de la
ausencia o presencia de una parte correspondiente del efecto. Este enlace constante
prueba suficientemente que una parte es la causa de la otra. Sin embargo, debemos
guardamos de sacar una conclusion tal de pocos experimentos. Un cierto grado de calor
produce placer; si se disminuye el calor, € placer disminuye; pero no se sigue que s se
aumenta mas ala de un cierto grado el placer aumentara igualmente, pues hallamos que
se convierte en dolor.

8.a La octava y ultima regla que tendré en cuenta es que un objeto que existe durante
algun tiempo en su plena perfeccidn sin un efecto no es la Unica causa de este efecto, Sino
gue debe ser auxiliado por otro principio que puede promover su influencia'y actuacion;
pues como efectos iguales necesariamente siguen a causas iguales y en un tiempo y lugar
contiguos, su separacion por un momento muestra que estas causas no son compl etas.

Esta es toda la |6gica que me parece apropiada para emplearla en mi razonamiento, y
guiza aun no fuese necesaria y me hubieran bastado los principios naturales de nuestro
entendimiento. Nuestras cabezas escolasticas y 16gicas no muestran una superioridad tal
sobre el mero vulgo en su razén y habilidad que nos inciten a imitarlos exponiendo un
largo sistema de reglas y preceptos para dirigir nuestro juicio en filosofia. Todas las
reglas de esta naturaleza son muy féciles de encontrar, pero muy dificiles de aplicar, y
aun lafilosofia experimental, que parece lamés natural y simple de todas, requiere € méas
grande esfuerzo del juicio humano. En la naturaleza hay tan sélo fendmenos complejos y
modificados por tantas circunstancias que parallegar a punto decisivo debemos separar
cuidadosamente lo que es superfluo e inquirir por nuevos experimentos s cada
circunstancia particular del primer experimento le era esencial. Estos nuevos
experimentos se hallan sometidos a una discusion del mismo género, asi que se requiere
la mayor constancia para hacernos perseverar en nuestra investigacion y la mayor
sagacidad para escoger €l verdadero camino entre tantos como se presentan. Si esto
sucede en la filosofia natural misma, cuénto mas no acaecera en la filosofia moral, donde
existe una complicacion mucho mas grande de circunstancias y donde las
consideraciones y sentimientos que son esenciales a la accion del espiritu se hallan tan
ocultos y obscuros que escapan a veces a nuestra atencién mas rigurosa, y no solo no

110



Psikolibro

pueden explicarse por sus causas, Sino que hasta nos quedan desconocidos en su
existencia. Me temo mucho que el poco éxito que encuentro en mi investigacion haga que
esta observacién tenga mas €l aire de una apologia que €l de unajactancia.

Si algo puede concederme la seguridad en este particular serd ampliar la esfera de mis
experimentos tanto como me sea posible, razén por la que sera adecuado en este lugar
examinar la facultad razonadora de los animales del mismo modo que lo hicimos con la
de los seres humanos.

Seccion XV
Delarazdn delos animales.

Muy proximo al ridiculo de negar una verdad evidente se halla el tomarse los més
grandes trabajos para defenderla, y ninguna verdad me parece mas evidente que la de que
los animales se hallan dotados de pensamiento y razon lo mismo que los hombres. Los
argumentos son en este caso tan manifiestos, que no escapan nunca a la atencion del mas
estUpido e ignorante.

Somos conscientes de que a adaptar los medios a un fin nos guiamos por razén y por
designio y que no realizamos de un modo irreflexivo y casual las acciones que tienden a
nuestra conservacion a obtener el placer y a evitar el dolor. Cuando, por consiguiente,
vemos otros seres en miles de casos redlizar acciones analogas y dirigirlas a fines
analogos, todos los principios de razon y probabilidad nos llevan con una fuerza
invencible a creer en la existencia de una causa analoga. ESs innecesario, en mi opinion,
ilustrar este argumento por la enumeracion de casos particulares. La mas pequefia
atencion nos proporcionara mas de los que son requeridos. La semejanza entre las
acciones de los animales y las de los hombres es tan completa en este respecto que la
primera accion del primer anima que nos agrade considerar nos proporcionara un
argumento incontestable para la doctrina presente.

Esta doctrina es tan Gtil como clara y nos proporciona una especie de piedra de toque
mediante la que podemos examinar cada sistema en esta especie de filosofia. Por la
semeanza de las acciones externas de los animales con las que nosotros realizamos
juzgamos gue sus acciones internas se asemean a las nuestras, y e mismo principio de
razonamiento llevado un poco mas adelante nos hara concluir que, dado que nuestras
acciones internas se asemejan entre si, las causas de las que se derivan deben ser también
semegantes. Cuando una hipotesis, pues, se presenta para explicar una actividad mental
gue es comun a los hombres y a los animales, debemos aplicar la misma hipétesis a
ambos, y como toda hipétesis verdadera soportara esta prueba, me atrevo a afirmar que
ninguna falsa sera capaz de sufrirla. El defecto coman de los sistemas que los fil6sofos
han empleado para explicar las acciones del espiritu es suponer una sutilidad y
refinamiento tales del pensamiento, que no sdlo exceden la capacidad de los animales,
sino también la de los nifios y |a de las gentes sencillas en nuestra propia especie, que
son, sin embargo, susceptibles de las mismas afecciones y emociones que las personas
del mas grande talento y entendimiento. Una sutilidad tal es una prueba clara de la
falsedad de cualquier sistema, |o mismo que lasimplicidad lo es de su verdad.

111



Psikolibro

Por consiguiente, sometamos nuestro sistema presente, relativo a la naturaleza del
entendimiento, a esta prueba decisivay veamos s explica igualmente |os razonamientos
de los animales que los de | os seres humanos.

Debemos hacer agqui una distincion entre las acciones de los animales gque son
corrientes y parecen hallarse en € nivel de sus capacidades medias y los casos mas
extraordinarios de sagacidad que revelan a veces en su propia conservacion y
propagacion de su especie. Un perro que evita el fuego y 1os precipicios, que huye de los
extrafos y acaricia a su duefio nos proporciona un gjemplo del primer caso. Un pgaro
gue escoge con mucho cuidado y finura e lugar y los materiales de su nido y pone sus
huevos en el tiempo debido y en la estacidén conveniente, con todas las precauciones de
gue un quimico es capaz en sus planes méas delicados, nos proporciona un gemplo
notable del segundo.

En cuanto a las primeras acciones, afirmo que proceden de un razonamiento que no es
diferente en si mismo ni fundamentado en principios diferentes que € que aparece en la
naturaleza humana. ES necesario, en primer lugar, que exista una impresion
inmediatamente presente a su memoria o sentidos para constituir el fundamento de su
juicio. Por €l tono de lavoz el perro infiere la colera de su duefio y preveé su castigo. Por
una cierta sensacion, que afecta a su olfato, juzga que la cazano estalgjos de €.

Segundo: la inferencia que hace partiendo de la impresion presente se basa en la
experiencia 'y en su observacion del enlace de los objetos en casos pasados. Del mismo
modo gue se varia esta experiencia se varia este razonamiento. Haced que un golpe siga
unas veces a una sefld y otras veces a otra, y sacara sucesivamente diferentes
conclusiones segln su experiencia mas reciente.

Ahorabien; que un filésofo haga un ensayo y trate de explicar este acto del espiritu que
[lamamos creencia y dé de é una explicacion, partiendo de los principios de que se
deriva, independientemente de la influencia, de la costumbre y de la imaginacion, y que
su hipétesis sea aplicable igualmente a los animales que a los hombres, cuando haya
hecho esto prometo admitir su opinion; pero a mismo tiempo exijo como condicion
equitativa que si mi sistema es el Unico que puede responder a todas estas cuestiones sea
admitido como totalmente satisfactorio y convincente. Que es el Unico, es evidente casi
sin razonamiento alguno. Los animales jamas perciben ciertamente unarelacion real entre
los objetos; por consiguiente, infieren el uno del otro por experiencia. No pueden jaméas
hacer una conclusion general mediante argumentos, para probar que los objetos de los
gue no tienen experiencia se asemejan a aguellos de los que la tienen. Por o tanto, tan
sOlo mediante la costumbre actia sobre €ellos la experiencia Todo esto era
suficientemente evidente con respecto a hombre. Con respecto a los animales no puede
exigtir ni la més minima sospecha de error, 1o que debe estimarse como una rigurosa
confirmacion, 0 mejor como una prueba invencible de mi sistema.

Nada prueba mejor la fuerza del hébito, para reconciliarnos con un fenébmeno, que €l
hecho de gue los hombres no se asombran de las actividades de su propia razén, mientras
que admiran €l instinto de los animales, y encuentran dificil su explicacion por e mero
motivo de que no puede reducirse a los mismos principios. Si consideramos la cuestion
como es debido, larazdn no es més que un instinto maravilloso e ininteligible de nuestras
amas que nos lleva a lo largo de cierta serie de ideas y las dota de ciertas cualidades

112



Psikolibro

particulares seglin sus situaciones y relaciones especiales. Este instinto, es cierto, surge
de la observacion pasada y experiencia; pero ¢puede alguno dar la Ultima razén de por
gué la experiencia y observacion pasadas producen un efecto tal y aun mas de por qué la
naturaleza solo lo produce? La naturaleza puede ciertamente producir todo lo que surge
del habito, es més alin: € hébito no es més que uno de los principios de la naturaleza y
derivatoda su fuerza de su origen.

Parte Cuarta

Del sistema escéptico y de otros sistemas de filosofia
Seccion Primera

Del escepticismo con respecto de la razon.

En todas las ciencias demostrativas las reglas son ciertas e infalibles; pero cuando las
aplicamos nuestras facultades falibles e inciertas se hallan muy propensas a apartarse de
ellas y a caer en € error. Debemos, pues, en todo razonamiento hacer un nuevo juicio
como un freno o verificacion de nuestro primer juicio o creencia y debemos ampliar
nuestra consideracion hasta que comprenda una especie de historia de todos |os casos en
gue nuestro entendimiento nos ha engafiado comparados con aquellos en que su
testimonio era exacto y verdadero. Nuestra razon debe considerarse como una especie de
causa de la que es €l efecto natural la verdad; pero una causatal que por lairrupcion de
otras causas y por la inconstancia de nuestras facultades mentales puede quedar
frecuentemente fuera de accién. Por esto, todo conocimiento degenera en probabilidad, y
esta probabilidad es mayor 0 menor segun la veracidad o error de nuestro entendimiento
y segun lasimplicidad o complicacion de la cuestion.

No existe ningun algebrista 0 matematico tan experto en su ciencia que tenga una
confianza absoluta en una verdad que acaba de descubrir y no la considere como una
mera probabilidad. Cada vez que recorre sus pruebas aumenta su confianza, pero aun mas
mediante la aprobacion de sus amigos, y logra su mas ato grado por e aplauso y
asentimiento de las gentes cultas. Ahora bien; es evidente que este aumento gradual de la
seguridad no es mas que la adicion de nuevas probabilidades y se deriva de la union
constante de causas y efectos segun la experiencia pasaday la observacion.

En calculos de alguna longitud o importancia los comerciantes rara vez confian en la
certeza infalible de los nimeros para su seguridad, sino gque por la estructura artificiosa
de los calculos producen una probabilidad que va mas alla de la que se deriva de la
habilidad y experiencia del calculador, pues esto es claramente por si mismo un cierto
grado de probabilidad, aungue incierto y variable segun los grados de su experienciay la
longitud del calculo. Ahora bien; como nadie mantendra que nuestra seguridad en un
largo célculo excede a la probabilidad, afirmaré sin peligro que apenas hay una
proposicion relativa a los numeros de la que podamos tener una seguridad mas plena;
pues es muy posible reducir, por la disminucion gradual de los nimeros, las series mas
largas de una adicion a problema mas sencillo que podamos ponernos, a la adicion de
dos nimeros, y partiendo de este supuesto encontraremos que es impracticable mostrar
los limites precisos del conocimiento y la probabilidad o descubrir € nUmero particular
en e que el uno termina y la otra comienza. Sin embargo, €l conocimiento y la

113



Psikolibro

probabilidad son de una naturaleza tan contraria y discordante, que no pueden pasar
insensiblemente e uno a la otra, porque no pueden dividirse, sino que deben hallarse
totalmente presentes o enteramente ausentes. Ademés, si una Unica adicién fuese cierta,
cada una lo seria, y en consecuencia lo seria también la suma total, a menos de que €l
todo fuese diferente de sus partes. Yo he dicho casi que esto era cierto; pero reflexiono y
veo que puede reducirse por si mismo a igua que todo otro razonamiento y de
conocimiento pasar a ser probabilidad.

Por consiguiente, ya que todo conocimiento se resuelve en probabilidad y llega, en
ultimo término, a tener la misma naturaleza que la evidencia que empleamos en la vida
comun, debemos examinar ahora esta Ultima especie de razonamiento y ver sobre qué
fundamento se apoya.

En todo juicio que podamos hacer acerca de la probabilidad, lo mismo que acerca del
conocimiento, podemos corregir nuestro primer juicio derivado de la naturaeza del
objeto por otro juicio derivado de la naturaleza del entendimiento. Es cierto que un
hombre de buen sentido y larga experiencia puede tener, y usualmente la tiene, una
mayor seguridad en sus opiniones que otro gque sea tonto e ignorante, y que nuestros
sentimientos tienen diferentes grados de autoridad aun para nosotros mismos en relacion
con los grados de nuestro razonamiento y experiencia. En el hombre del mejor sentido y
mas larga experiencia esta autoridad no es jamas total, pues aun una personatal debe ser
consciente de muchos errores en el pasado y debe temerlos para el futuro. Aqui surge una
nueva especie de probabilidad para corregir y regular la primeray fijar su criterio exacto
y proporcion. Del mismo modo que la demostracion se halla sometida a la verificacion de
la probabilidad se halla sometida la probabilidad a una nueva correccién mediante un
acto reflgo del espiritu, en € que la naturaleza de nuestro entendimiento y nuestro
razonamiento, que parte de la primera probabilidad, llegan a ser nuestros objetos de
examen.

Habiendo descubierto asi en cada probabilidad, ademés de la incertidumbre original
inherente al asunto, una nueva incertidumbre derivada de la debilidad de la facultad que
juzga, y habiendo acoplado estas dos entre si, nos vemos obligados por nuestra razon a
anadir una nueva duda derivada de la posibilidad de error en nuestra estimacion de la
fidelidad y verdad de nuestras facultades. Esta es una duda que inmediatamente se nos
presenta y la que s seguimos estrictamente nuestra razon no podemos evitar méas que
mediante una decision; pero esta decision, aunque pueda ser favorable a nuestro juicio
precedente, como se halla fundada tan solo sobre la probabilidad, debe debilitar aun mas
nuestra primera evidencia y debe ser a su vez debilitada por una cuarta duda del mismo
género, y asi al infinito hasta que, por ultimo, no quede nada de la probabilidad original,
tan grande como supongamos gue ésta haya sido y tan pequefia como la disminucién
producida por cada nuevaincertidumbre sea. Ningun objeto finito puede subsistir con una
disminucion repetida a infinito, y aun la mas grande cantidad que pueda concebir la
imaginacion humana debe de este modo quedar reducida a nada. Si nuestra primera
creencia no es, tan fuerte, debe perecer infaliblemente pasando a través de tantos nuevos
examenes, cada uno de los cuales disminuye en algo su fuerza y vigor. Cuando yo
reflexiono sobre la falibilidad de mi juicio tengo menos confianza en mis opiniones que
cuando considero los objetos acerca de los que yo razono, y cuando voy aun mas lgos,
dirigiendo mi indagacion hacia cada estimacion sucesiva de mis facultades, todas las

114



Psikolibro

reglas de la l6gica requieren una disminucion continua y, como consecuencia Ultima, la
total extincion delacreenciay laevidencia

Si se me preguntase agui S asiento sinceramente a este argumento, que parece me tomo
tanto trabgjo para inculcar en los otros, y s yo soy realmente uno de los escépticos que
tienen todo por incierto y que nuestro juicio no posee ninguna medida de verdad o
falsedad en ninguna cuestion, replicaré que este problema es enteramente superfluo y que
ni yo ni ninguna otra persona mantuvo sincera y constantemente esta opinion. La
naturaleza, por una necesidad absoluta e inverificable, nos ha llevado a juzgar 10 mismo
gue arespirar y a sentir, y no podemos evitar €l considerar a ciertos objetos con mayor o
menor seguridad por razon de su enlace habitual con una impresion presente que el ver
los cuerpos que nos rodean cuando dirigimos los 0jos hacia ellos en pleno sol. Todo aquel
gue se ha tomado el trabajo de refutar las cavilaciones de este escepticismo total ha
luchado sin tener un enemigo y hatratado de establecer por argumentos una facultad que
ha sido ya antes implantada en €l espiritu y hechainevitable.

Mi intencion, pues, a exponer tan cuidadosamente los argumentos de esta secta
fantastica, es tan sdlo hacer a lector mas sensible a la verdad de mi hipotesis de que
todos nuestros razonamientos relativos a las causas y efectos no se derivan més que del
habito y que la creencia es mas exactamente un acto de la parte sensitiva que de la
cogitativa de nuestra naturaleza. He probado agui que los mismos principios que nos
hacen tomar una decision sobre un asunto y corregir esta decision por la consideracion de
nuestro talento y capacidad y por la situacién de nuestro espiritu cuando examinamos €l
asunto, cuando son llevados mas lgos y se aplican a todo nuevo juicio reflejo deben,
disminuyendo continuamente la evidencia original, reducirla a nada y destruir totalmente
toda creencia 'y opinion. Si la creencia, pues, fuese un simple acto del pensamiento sin
una modalidad peculiar de concepcion y la adicion de fuerza y vivacidad, se destruiria
infaliblemente a si misma y terminaria, en todo caso, en la suspension total de todo
juicio; pero como la experiencia convencera suficientemente a todo el mundo que piense
gue merece la pena de hacer la prueba, que aunque no puede hallar error en los
precedentes argumentos continla creyendo, pensando y razonando del modo
acostumbrado, se puede concluir con seguridad que este razonamiento y creencia es la
misma sensacion o manera peculiar de concepcion que es imposible destruir por meras
ideas o reflexiones.

Aqui quiza puede preguntarse como sucede que, aun basandose en mi hipétesis, los
argumentos antes explicados no producen una suspension total del juicio, y de qué
manera el espiritu conserva un cierto grado de seguridad en algln asunto, pues como
estas nuevas probabilidades, que, por su repeticion, disminuyen continuamente la
evidencia original, se fundan en los mismos principios (del pensamiento o la sensacion)
gue €l juicio primario, parece inevitable que en ambos casos |o destruyan y que por la
oposicién de pensamientos contrarios o sensaciones lleven a espiritu a una incertidumbre
total. Supongo que se me propone una cuestion y que después de resolverla basandome
en las impresiones de mi memoria y sentidos y llevando mi pensamiento de ellas a los
objetos que se hallan més corrientemente enlazados con las mismas experimento una
concepcion de més fuerza en un sentido que en otro. Esta concepcion fuerte constituye mi
primera decision. Supongo que después examino mi propio juicio, y observando por
experiencia que es a veces exacto y a veces erroneo, lo considero como regulado por

115



Psikolibro

principios contrarios o causas, de las cuales unas llevan a la verdad y otras a error, y
pesando estas causas contrarias disminuyo por una nueva probabilidad |a seguridad de mi
primera decision. Esta nueva probabilidad se halla sometida a la misma disminucién que
la precedente, y asi a infinito. Se pregunta, pues, ¢como sucede que aun después de todo
esto nos queda un cierto grado de creencia que es suficiente para nuestros propositos,
tanto en lafilosofia como en lavida comun?

Respondo a esto que después de la primera y segunda decision, como la accion del
espiritu se hace forzada y no natural y las ideas débiles y obscuras, aunque e principio
del juicio y la estimacion de | as causas opuestas sean [0S mismos que en un comienzo, su
influencia en la imaginacion y €l vigor que aportan 0 quitan a pensamiento no son de
ningln modo los mismos. Cuando el espiritu no alcanza sus objetos con comodidad y
facilidad, |os mismas principios no tienen los mismos efectos que en una concepcion mas
natural de lasideas ni experimentaralaimaginacion una sensacion que esté en proporcion
con la que surge de sus juicios y opiniones corrientes. La atencion esta forzada, la postura
del espiritu es incomoda, y los espiritus animales, hallandose apartados de su curso
natural, no se rigen en sus movimientos por las mismas leyes o0 al menos no en e mismo
grado que cuando fluyen por su camino usual.

S queremos casos semejantes no sera muy dificil hallarlos. El presente asunto de
metafisica nos los proporcionara abundantemente. EI mismo argumento que se estima
convincente en un razonamiento relativo a la historia o la politica tiene una pequeia
influencia 0 ninguna en estos asuntos mas obscuros, aunque sea perfectamente
comprendido, y esto porque se requiere en ellos un estudio y un esfuerzo del pensamiento
para su comprension, y este esfuerzo del pensamiento perturba la actuacion de nuestros
sentimientos, de los que depende la creencia. Sucede o mismo en otros asuntos. El
esfuerzo de la imaginacion impide siempre €l curso natural de las pasiones y
sentimientos. El poeta tragico que quiere presentar sus héroes como ingeniosos Yy
graciosos en sus desgracias no debe jamas tocar a las pasiones. Del mismo modo que las
emociones del ama impiden un razonamiento o reflexion sutil, estas Ultimas actividades
del espiritu son de un modo igual perjudiciales a las primeras. El espiritu, lo mismo que
el cuerpo, parece hallarse dotado de un cierto grado determinado de fuerza y actividad
gue jaméas emplea en una accién mas que a expensas de todas |as restantes. Esta es una
verdad més evidente cuando las acciones son de naturaleza muy diferente, ya que en este
caso la fuerza del espiritu no solo se halla diseminada, sino que la disposicion cambia de
manera que nos hace incapaces de un transito repentino de una accién a otray aun mas de
realizar dos a mismo tiempo. No es de maravillar, pues, gue la conviccién que surge de
un razonamiento sutil disminuya en proporcién de los esfuerzos que la imaginacion hace
para penetrar en e razonamiento y para concebirlo en todas sus partes. La creencia
siendo una concepcion vivaz, no puede ser jamas total cuando no se funda en algo natural
y cémodo.

Considero esto como € verdadero planteamiento de la cuestion y no puedo aprobar €l
procedimiento expeditivo que algunos adoptan ante |os escépticos, rechazando de unavez
sus argumentos sin investigarlos ni examinarlos. Si €l razonamiento escéptico es
poderoso, dicen, es una prueba de que la razén puede tener alguna fuerza y autoridad; s
es débil, no puede nunca ser suficiente para quitar validez a todas las conclusiones de
nuestro entendimiento. Este argumento no es exacto, porque si €l razonamiento escéptico

116



Psikolibro

pudiese existir y no fuese destruido por su sutilidad seria sucesivamente fuerte y débil
segun las disposiciones sucesivas del espiritu. La razon aparece primeramente en
posesion del trono dando leyes e imponiendo maximas con un dominio y autoridad
absolutos. Su enemigo, pues, se ve obligado a buscar refugio bgjo su proteccion, y
haciendo uso de argumentos racionales para probar laincapacidad y debilidad de larazon
produce en cierto modo una patente de su mano y sello. Esta patente tiene a principio
una autoridad proporcionada a la autoridad presente e inmediata de la razon, de la que se
deriva; pero como se supone que es contradictoria con la razén, disminuye gradual mente
la fuerza del poder gobernante y la suya al mismo tiempo, hasta que, por ultimo, ambos
se desvanecen en la nada mediante una disminucion regular y exacta. Los razonamientos
escépticos y dogmaticos son del mismo género, aunque contrarios en su actuacion y
tendencia; de modo que cuando €l ultimo es fuerte tiene un enemigo con que encontrarse
de igual fuerza en & primero, y como sus fuerzas eran en un principio iguaes, 1o con-
tinban siendo alin mientras alguno de ellos subsiste. No puede uno de ellos perder fuerza
alguna en la contienda sin tomar otra tanta de su antagonista. Felizmente, pues, la
natural eza destruye a tiempo la fuerza de todo argumento escéptico y le impide tener una
influencia considerable sobre el entendimiento. Si confidsemos enteramente en la
destruccidn de estos argumentos por si mismos, ésta no podria tener lugar hasta que
primeramente se hubiera destruido toda conviccion y se hubiera aniquilado totalmente la
razon humana.

Seccion 1
Del escepticismo con respecto a los sentidos.

Asi, € escéptico continlia razonando y creyendo, aun cuando afirma que no puede
defender su razon por larazén, y por la misma regla debe asentir al principio relativo ala
existencia de los cuerpos, aungue no pueda pretender, mediante argumentos fil oséficos,
mantener su veracidad. La naturaleza no ha dejado esto a su eleccion y ha estimado sin
duda alguna que era un asunto de demasiada importancia para confiarlo a nuestros
razonamientos y especulaciones inciertas. Podemos preguntarnos. ¢Qué causas nos
inducen a creer en la existencia de los cuerpos? Pero es en vano preguntarse: ¢EXisten o
no cuerpos? Esto es un punto que debemos aceptar como seguro en todos nuestros
razonamientos.

El asunto de nuestra investigacion presente son, pues, las causas que nos inducen a
creer en la existencia de los cuerpos, y mis razonamientos acerca de ello comenzaran con
una distincion que a primera vista puede parecer superflua, pero que contribuira mucho a
la clara inteligencia de lo que sigue. Debemos examinar aparte dos cuestiones que
corrientemente se confunden, a saber: por qué atribuimos una existencia continua a los
objetos, aun cuando no se hallan presentes a los sentidos, y por qué suponemos que
tienen una existencia distinta de la del espiritu y la percepcion. Bajo e ultimo epigrafe
comprendo tanto su situacion como sus relaciones, tanto su posicion externa como la
independencia de su existencia y actuacion. Estas dos cuestiones, relativas a la existencia
continua y distinta de los cuerpos, se hallan intimamente enlazadas entre si, pues si 10s
objetos de nuestros sentidos continlan existiendo aun cuando no son percibidos, su
existencia es, por consiguiente, independiente y diferente de la percepcion, y, por €l
contrario, s su existencia es independiente de la percepcion y diferente de €ella, deben
continuar existiendo aun cuando no sean percibidos. Sin embargo, aunque la decisiéon de

117



Psikolibro

una cuestion trae consigo la de la otra, para que podamos descubrir mas facilmente los
principios de la naturaleza humana, de los cuales surge la decision, debemos tener
presente esta distincion y consideraremos si son 10s sentidos, la razén o la imaginacién
los que producen la opinién de una existencia continuada o diferente. Estas son las Unicas
cuestiones que son inteligibles en el presente asunto; pues en cuanto a la nocion de la
existencia externa, cuando se la toma como algo especificamente diferente de nuestras
percepciones, hemos mostrado ya que es un absurdo (30).

Comenzando con los sentidos, es evidente que estas facultades son incapaces de dar
lugar a la nocion de la existencia continuada de los objetos después que dgjan de
presentarse a ellos, pues es una contradiccion en los términos y supone que los sentidos
contindan actuando aun después de haber cesado absolutamente en su actividad. Estas
facultades, pues, si tienen algunainfluencia, en el caso presente deben producir la opinién
de una existencia distinta, pero no continua, y para esto deben presentar sus impresiones
COMOo imagenes y representaciones 0 como existencias externas y distintas.

Que nuestros sentidos no nos ofrecen estas impresiones como imagenes de algo distinto
independiente y externo es evidente, porque Nno NOS Proporcionan Mas que una percepcion
anica y no nos dan jamés la més minima indicacion de algo més alé de ella. Una
percepcion Unica jamas puede producir la idea de una doble existencia mas que mediante
algunainferencia de larazon o laimaginacién. Cuando €l espiritu se dirige més alladelo
gue inmediatamente se le aparece no se puede dar razén de sus conclusiones por |os
sentidos y se dirige mas alla, ciertamente, cuando partiendo de una Unica percepcion
infiere una doble existencia y supone relaciones de semejanza y causalidad entre sus dos
términos.

S nuestros sentidos, pues, sugieren alguna idea de existencias distintas deben
presentarnos las impresiones como estas existencias por una especie de engafio o ilusion.
Acerca de esto podemos observar que todas las sensaciones son sentidas por el espiritu tal
como realmente son, y que cuando dudamos de si se presentan como objetos distintos o
como meras impresiones la dificultad no se refiere a su naturaleza, sino a sus relacionesy
situacion. Ahorabien; si los sentidos nos presentasen nuestras impresiones como externas
o independientes de nosotros, tanto nosotros como |os objetos debiéramos ser manifiestos
para nuestros sentidos, pues de otro modo no podriamos ser comparados por estas
facultades. La dificultad, pues, consiste en saber hasta qué punto SOmos NOsotros Mismaos
|os objetos de nuestros sentidos.

Es cierto que no existe cuestion alguna en la filosofia mas abstrusa que la relativa a la
identidad y naturaleza del principio unificador que constituye una persona. Hallandonos
muy lejos de poder resolver esta cuestion meramente por nuestros sentidos, debemos
recurrir a la metafisica mas profunda para darle una respuesta satisfactoria, y en la vida
comun es evidente que las ideas de yo y persona no se encuentran jamas ni fijadas ni
determinadas. Es absurdo, pues, imaginar que los sentidos puedan distinguir entre
nosotros y |os objetos externos.

Afédase a esto que toda impresién, externa e interna, pasiones, afecciones, sensaciones,
dolores y placeres se halan originariamente en el mismo plano y que cualesquiera que
sean las diferencias que podamos observar entre ellos, aparecen en su verdadero aspecto
como impresiones o0 percepciones. De hecho, si consideramos el asunto como es debido,

118



Psikolibro

apenas es posible que pueda suceder de otro modo, y no es concebible que nuestros
sentidos sean mas capaces de engafiarnos en la situacion y relaciones que en la naturaleza
de nuestras impresiones, pues ya que todas las acciones y sensaciones del espiritu nos son
conocidas por la conciencia deben aparecer necesariamente en toda particularidad lo que
son y ser como aparecen. Todo lo que penetra en € espiritu, siendo en realidad una
percepcion, es imposible que aparezca diferente a sentimiento. Esto seria suponer que
aun cuando somos mas intimamente conscientes podemos equivocarnos.

Sin embargo, para no perder tiempo examinando si es posible que nuestros sentidos nos
engafien y nos presenten nuestras percepciones como distintas de nosotros mismos, es
decir, como externas e independientes, consideremos que lo hacen asi y S este error
procede de una sensacion inmediata o de otras causas.

Comenzando con la cuestion relativa a la existencia externa, puede decirse quiza,
dejando a un lado la cuestién metafisica de la identidad de una substancia pensante, que
nuestro propio cuerpo nos pertenece evidentemente, y como muchas impresiones
aparecen exteriores a este cuerpo, suponemos que son exteriores a nosotros mismos. El
papel sobre e que escribo en este momento se halla mas ala de mi mano; la mesa esta
detras del papel; las paredes del cuarto, mas ala de la mesa, y dirigiendo mis ojos hacia
la ventana percibo una gran extension de campo y edificios mas alla de mi cuarto. De
todo esto puede inferirse que no se requiere otra facultad més que los sentidos para
convencernos de la existencia externa de los cuerpos. Sin embargo, para hacer imposible
esta inferencia necesitamos tan solo tener en cuenta las tres siguientes consideraciones:
Primera. Propiamente hablando, no percibimos nuestro cuerpo cuando miramos nuestros
miembros y partes, sino ciertas impresiones que nos dan nuestros sentidos; de modo que
atribuir una existencia real y corporal a estas impresiones 0 a sus objetos es un acto del
espiritu tan dificil de explicar como & gque examinamos ahora. Segunda. Los sonidos,
sabores y olores, aungue considerados por € espiritu como cualidades independientes
continuas, no parecen tener una existencia en la extension, y, por consiguiente, no pueden
aparecerse a los sentidos como situadas externamente al cuerpo. Larazon de por qué les
atribuimos un lugar serd considerada después(31). Tercera. Aun nuestra vista no nos
informa de la distancia o externidad, por decirlo asi, inmediatamente y sin un cierto
razonamiento y experiencia, como es reconocido por |os fil 6sof os méas sensatos.

En cuanto a la independencia de nuestras percepciones con respecto de nosotros
mismos, esto no puede ser jamas objeto de los sentidos; pero cualquier opinidn que nos
formemos relativa a ello debe derivarse de la experiencia y la observacion, y veremos
después que nuestras conclusiones de la experiencia se hallan muy lejos de ser favorables
a la doctrina de la independencia de nuestras percepciones. Por ahora podemos observar
gue cuando hablamos de existencias reales distintas tenemos presente a menudo mas su
independencia que la situacion de lugar externa y pensamos que un objeto tiene una
realidad suficiente cuando su ser no es interrumpido y es independiente de los cambios
incesantes de que SOMOS CONSCi entes en NOSotros Mismos.

Asi, para resumir 1o que he dicho con relacion alos sentidos: no nos dan una nocion de
la existencia continua, porgue no pueden actuar mas alla de la esfera en que realmente
acttan. Tampoco producen la concepcion de una existencia distinta, porque no pueden
ofrecérsela al espiritu ni como representada ni como origina. Para ofrecerla como
representada debian presentar un objeto y una imagen. Para hacerla aparecer como

119



Psikolibro

original debian sugerir una falsedad, y esta falsedad debia estar en las relaciones y
situacion, para lo que debian ser capaces de comparar €l objeto con nosotros mismos, y
aun en este caso no podrian engafiarnos ni es posible que nos engafien. Podemos, por
consiguiente, concluir con certeza que la opinion de una existencia continua y distinta no
surge jamés de los sentidos.

Para confirmar esto podemos observar que existen tres géneros diferentes en las
impresiones de nuestros sentidos. El primero de éstos es e de la figura, volumen,
movimiento y solidez de los cuerpos. El segundo, el de los colores, sabores, olores,
sonidos, calor y frio. El tercero esta constituido por los dolores y placeres que surgen de
la aplicacion de objetos a nuestro cuerpo, como el cortar nuestra carne con un arma
blanca y cosas andlogas. Tanto los filésofos como e vulgo suponen que € primer género
tiene una existencia distintay continua. El vulgo tan solo supone que el segundo se halla
en el mismo plano. Tanto los filésofos como el vulgo estiman también que € tercero se
constituye tan sOlo por percepciones y, por lo tanto, por seres discontinuos y
dependientes.

Ahora bien; es evidente que, cualquiera que pueda ser nuestra opinion filosofica, los
colores, sonidos, calor y frio, en tanto que aparecen a los sentidos, existen de la misma
manera que el movimiento y la solidez, y que la diferencia que hacemos entre ellos en
este respecto no surge de la mera percepciéon. Tan fuerte es € prejuicio relativo a la
existencia distinta y continua de las primeras cualidades, que cuando la opinidn contraria
se expone por los filésofos modernos las gentes se imaginan que casi pueden refutarla
partiendo de su sentimiento y experiencia y que sus mismos sentidos contradicen a esta
filosofia. Es también evidente que los colores, sonidos, etc., se hallan originamente en €
mismo plano que el dolor que surge del armablancay €l placer que procede de calentarse
al fuego, y que la diferencia entre ellos no se funda ni en la percepcion ni en la razén,
Sino en la imaginacion, pues como se confiesa que son ambos tan sélo percepciones que
surgen de las configuraciones y movimientos particulares de las partes de los cuerpos,
¢en gqué puede mas que en esto consistir su diferencia? En resumen, pues, podemos
concluir que, en tanto gque los sentidos son los jueces, todas las percepciones son |o
mismo en cuanto a su modo de existencia.

Se puede observar también, en e caso de los sonidos y colores, que podemos atribuir
una existencia distinta y continua a los objetos sin consultar nuestra razon o pesar
nuestras opiniones mediante principios filosoficos. De hecho, cualesquiera que sean los
argumentos convincentes que los filésof os puedan imaginar para establecer la creenciaen
los objetos como independientes del espiritu, es manifiesto que estos argumentos son
conocidos por muy poca gente y que no es precisamente por ellos por los que los nifios,
los aldeanos y la mayor parte del género humano es llevada a atribuir objetos a algunas
impresiones y a negarselos a otras. De acuerdo con esto, hallamos que todas las
conclusiones que € vulgo hace sobre este asunto son absolutamente contrarias a las que
estan confirmadas por la filosofia, pues la filosofia nos informa de que todo lo que
aparece al espiritu N0 es Mas que una percepcion y es discontinuo y dependiente del
espiritu, mientras que el vulgo confunde percepcionesy objetos y atribuye una existencia
distintay continua alas cosas que siente o ve. Este sentimiento, pues, como es total mente
irracional, debe proceder de una facultad diferente del entendimiento, a lo que podemos
anadir que, mientras tomamos nuestras percepciones y objetos por 1o mismo, no podemos

120



Psikolibro

jamas inferir la existencia de las unas partiendo de los otros ni establecer un argumento
partiendo de larelacion de causa y efecto, que es |o Unico que nos puede asegurar de un
hecho. Aun después de distinguir nuestras percepciones de sus objetos resultara que
somos todavia incapaces de razonar partiendo de la existencia de las unas para llegar ala
de los otros; asi que, en resumen, nuestra razon no nos da ni es posible que nos dé, sobre
cualquier supuesto que se base, la seguridad de la existencia continua y distinta de los
cuerpos. Esta opinidn se debe totalmente a la imaginacién, que serd ahora el asunto de
nuestra investigacion.

Y a gue todas las impresiones son existencias internas y perecederas y aparecen como
tales, la nocién de su existencia distinta y continua debe surgir de la concurrencia de
alguna de sus cualidades con las cualidades de laimaginacion, y ya que esta nocion no se
extiende a todas ellas, debe surgir de ciertas cualidades peculiares a ciertas impresiones.
Serd fécil, por consiguiente, para nosotros descubrir estas cualidades por una
comparacion de las impresiones a que atribuimos una existencia distinta y continua con
aguellas que consideramos como internas y perecederas.

Podemos observar, pues, que no es por razéon del caracter involuntario de ciertas
impresiones, como Se supone corrientemente, ni de su fuerza y violencia superiores, por
lo que les atribuimos la realidad y existencia continua que rehusamos a otras que son
voluntarias o débiles, pues es evidente que nuestros dolores y placeres, nuestras pasiones
y afecciones, que jamas suponemos que tienen una existencia mas ala de nuestra
percepcion, actdan con mayor violencia y son tan involuntarias como las impresiones de
figura'y extension, color y sonido, que suponemos son seres permanentes. El calor de un
fuego, aunque sea moderado, se supone que existe en el fuego; pero el dolor que produce
al aproximarse demasiado a é no se considera que tiene una existencia fuera de la
percepcion.

Estas opiniones vulgares, pues, habiendo sido rechazadas, debemos buscar alguna otra
hipétesis mediante la cua podamos descubrir las cualidades peculiares de nuestras
impresiones que nos hacen atribuirlos una existencia distinta'y continua.

Después de un pequeiio examen hallaremos gque todos los objetos a los que atribuimos
una existencia continua tienen una constancia peculiar que los distingue de las
impresiones cuya existencia depende de nuestra percepcion. Las montafias, ca sas y
arboles que se hallan ahora ante mi vista me han aparecido siempre en e mismo orden, y
cuando dgjo de verlos cerrando los ojos o volviendo la cabeza, pronto los encuentro de
nuevo presentdndoseme sin la mas minima alteracion. Mi cama y mesa, mis libros y
papeles se presentan de la misma manera uniforme y no cambian por razén de una
interrupcion de mi visién o percepcion de ellos. Esto sucede con todas las impresiones
cuyos objetos se supone que tienen una existencia externa y no sucede con otras
impresiones, ya sean débiles o violentas, voluntarias o involuntarias.

Esta constancia, sin embargo, no es tan perfecta que no admita excepciones muy
considerables. Los cuerpos cambian frecuentemente su posicion y cualidades, y después
de una pequefia ausencia o interrupcion pueden llegar a ser dificilmente recognoscibles.
Sin embargo, se puede observar agui gque aun en estos cambios conservan su coherenciay
dependen de un modo regular los unos de los otros, 10 que constituye el fundamento de
un género de razonamiento por causalidad y produce la opinion de su existencia continua.

121



Psikolibro

Cuando yo vuelvo ami cuarto, después de una hora de ausencia, no encuentro € fuego de
la chimenea en la misma situacion gque lo dej€; pero estoy acostumbrado a ver en otros
casos una alteracién igua producida en un tiempo igual a éste, ya me halle presente o
ausente, cercano o remoto. Esta coherencia, pues, en € cambio es una de las
caracteristicas de |os objetos externos como 10 es su constancia.

Habiendo hallado que la concepcion de la existencia continua de los cuerpos depende
de la coherencia y constancia de ciertas impresiones, procedo ahora a examinar de qué
manera estas cualidades dan lugar a una concepcion tan extraordinaria. Para comenzar
con la coherencia podemos observar que, aunque las impresiones internas que
consideramos como fluctuantes y perecederas tienen también una cierta coherencia y
regularidad en su apariencia, sin embargo son éstas de una naturaleza diferente de las que
descubrimos en los cuerpos. Se halla por experiencia que nuestras pasiones presentan una
conexion y dependencia mutua, pero en ninguna ocasion es necesario suponer que han
existido y actuado cuando no han sido percibidas para conservar la misma dependencia y
conexion de que hemos tenido experiencia. No sucede lo mismo con relaciéon a los
objetos externos. estos requieren una existencia continua o pierden de otro modo en gran
medida la regularidad de su actuacién. Me hallo sentado en mi cuarto con la cara vuelta
hacia €l fuego y todos los objetos que impresionan mis sentidos se hallan a pocas yardas
en torno mio. Mi memoria de hecho me informa de la existencia de muchos objetos, pero
esta informacion no se extiende més alla de su existencia pasada y ni mis sentidos ni mi
memoria me dan un testimonio para la continuacion de su ser. Cuando me hallo, pues, asi
sentado y me preocupo de estos pensamientos 0igo un ruido repentino, tal como el de una
puerta girando sobre sus goznes, y un poco después veo al portador de una carta que
avanza hacia mi. Esto me da ocasion para muchas reflexiones y razonamientos nuevos.
Primero, yo no he observado jamés que este ruido proceda mas que del movimiento de
una puerta, y, por consiguiente, concluyo que & fendmeno presente constituira una
contradiccién con toda la experiencia pasada, a menos que la puerta gue recuerdo, situada
en €l otro lado del cuarto, no exista todavia. Ademas he hallado siempre que un cuerpo
humano posee la cualidad que yo llamo gravedad y que le impide elevarse en € aire,
como el portador de la carta hubiera tenido que hacerlo para llegar a mi cuarto, a menos
gue las escaleras que yo recuerdo no hayan sido destruidas por mi ausencia. Esto no es
todo. Recibo una carta que, a abrirla, conozco por laletray firma que viene de un amigo
gue dice hallarse a doscientas leguas de distancia. ES evidente que no puedo explicarme
este fendbmeno, de acuerdo con mi experiencia en otros casos, sin hacer surgir en mi
mente el mar y el continente entero que se halla entre nosotros y sin suponer 1os efectos y
existencia continuada de las postas y barcas segin mi memoria y observacion. Si
consideramos estos fendmenos del portador y |a carta en un cierto respecto, constituyen
contradicciones con la experiencia comun y pueden ser considerados como objeciones a
las méximas que nos formamos con respecto a los enlaces de causas y efectos. Estoy
habituado a oir un determinado sonido y ver a mismo tiempo un objeto en movimiento.
No he tenido en este caso particular estas dos percepciones. Las observaciones son
contradictorias, a menos que no suponga gue la puerta continda existiendo y que fue
abierta sin percibir su ruido, y este supuesto, que en un principio eratotalmente arbitrario
e hipotético, adquiere fuerza y evidencia por ser e unico mediante e cual puedo
reconciliar estas contradicciones. Dificilmente existira un momento de mi vida en que
algun caso semejante no se me presente y no tenga ocasion para suponer la existencia

122



Psikolibro

continua de los objetos, a fin de enlazar sus apariencias pasadas y presentes y
relacionarlas entre si del modo que he hallado por experiencia convenir a sus naturalezas
y circunstancias particulares. Aqui, pues, soy llevado naturalmente a considerar el mundo
como algo rea y duradero y como algo que posee una existencia continuada, aun cuando
no se halla ya presente ami percepcion.

Sin embargo, aunque esta conclusion, que parte de la coherencia de las apariencias,
pueda parecer que es de la misma naturaleza que nuestro razonamiento relativo a las
causas y efectos, por derivarse del habito y regularse por la experiencia pasada,
hallaremos después de examinarlo gue existe una diferencia muy grande entre ambos y
gue esta inferencia surge del entendimiento y del hdbito de una manera indirecta y
oblicua; pues se concedera facilmente que, no estando nada mas presente en todo
momento al espiritu que sus propias percepciones, No es solo imposible que un habito se
adquiera de otro modo que no sea el enlace regular de estas percepciones, sino también
gue un habito exceda a este grado de regularidad. Por consiguiente, un cierto grado de
regularidad en nuestras percepciones no puede ser jamas un fundamento para que
inferamos un grado mas grande de regularidad en algunos objetos que no son percibidos,
ya que esto supone una contradiccion, a saber: un habito adquirido por 1o que no fue
jamas presente a espiritu. Sin embargo, es evidente que, siempre que inferimos la
existencia continua de los objetos de los sentidos partiendo de la coherencia y la
frecuencia de su union, lo hacemos para conceder a los objetos una mayor regularidad
gue la que se observa en nuestras meras percepciones. Notamos una conexioén entre dos
géneros de objetos en su apariencia pasada a los sentidos, pero no somos capaces de
observar que esta conexion es absolutamente constante, ya que puede interrumpirla el
volver la cabeza o el cerrar 1os 0jos. ¢Qué es, pues, 10 que suponemos Nosotros en este
caso mas gue estos objetos continlan aun manteniendo su enlace usual a pesar de su
interrupcion aparente y que las apariencias irregulares van unidas por algo que nosotros
no percibimos? Ahora bien; como todo razonamiento relativo a los hechos surge tan solo
del habito y e habito puede ser Unicamente el efecto de percepciones repetidas, la
extension del habito y del razonamiento mas alla de las percepciones no puede ser jaméas
el efecto natural y directo de la repeticion y conexion constante, sino que debe surgir de
la cooperacion de otros principios.

He observado ya(32), a examinar e fundamento de las matematicas, que la
imaginacion, cuando ha tomado una cierta direccion en €l pensar, se halla propensa a
continuarla aun cuando sus objetos faltan, y del mismo modo que una barca puesta en
movimiento por |os remeros, sigue su camino sin un nuevo impulso. Expuse esto por la
razon de que después de considerar varios criterios sueltos de igualdad y de corregir l1os
unos por los otros, procedemos a imaginamos un criterio tan correcto y exacto de la
relacion que no se halla sometido a méas minimo error o variacion. El mismo principio
nos hace facilmente aceptar la concepcidn de la existencia continuada de los cuerpos. Los
objetos poseen una cierta coherencia aun tal como ellos aparecen a nuestros sentidos;
pero esta coherencia es mucho més grande y méas uniforme si suponemos que |os objetos
tienen una existencia continuada, y como €l espiritu se halla siempre inclinado a observar
una uniformidad entre los objetos, sigue este camino hasta hacer la uniformidad tan
completa como sea posible. EI simple supuesto de su existencia continua es suficiente
para este propdsito y nos da una nocion de una regularidad mucho mas grande en los
objetos que la que poseen cuando no nos dirigimos mas alla de nuestros sentidos.

123



Psikolibro

Sea la que quiera la fuerza que podamos atribuir a este principio, me temo que es
demasiado débil para soportar por si solo un edificio tan vasto como lo es la existencia
continua de los objetos externos y que debemos unir la constancia de su apariencia a la
coherencia para dar una explicacion satisfactoria de esta opinion. Como la explicacion de
esto me llevara a una considerable serie de profundos razonamientos, creo adecuado, para
evitar toda confusion, dar un pequefio bosquejo o0 resumen de mi sistema y después
exponer todas sus partes extensamente. La inferencia que parte de la constancia de
nuestras percepciones, 1o mismo que la que procede de su coherencia, da lugar a la
concepcion de la existencia continuada de los cuerpos, que es anterior a la de su
existencia distintay produce este Ultimo principio.

Cuando hemos sido habituados a considerar una constancia en ciertas impresiones y
hemos hallado que la percepcion del Sol o e Océano, por g emplo, vuelve a presentarse
después de una ausencia o desaparicion con iguales partes y en igual orden que en su
primera apariencia, ho nos halamos propensos a considerar estas percepciones
interrumpidas como diferentes, y realmente lo son, sino que, por e contrario, las
consideramos individualmente como las mismas por razon de su semejanza. Pero como
esta interrupcién de su existencia es contraria a su perfecta identidad y nos hace
considerar la primera impresion como desaparecida y la segunda como creada de nuevo,
nos hallamos perplegjos y envueltos en una especie de contradiccion. Para salir de esta
dificultad desfiguramos tanto como nos es posible la interrupcion, o més bien la
suprimimos totalmente, suponiendo que estas percepciones interrumpidas se hallan
enlazadas por una existencia real que no percibimos. Este supuesto o idea de una
existencia continua adquiere fuerza y vivacidad por la memoria de estas impresiones
interrumpidas y por lainclinacion que provocan a que las supongamos las mismas; segin
el razonamiento precedente, la verdadera esencia de la creencia consiste en la fuerza y
vivacidad de la concepcion.

Para justificar este sistema se requieren cuatro cosas. Primero. Explicar € Principium
individuationis o principio de identidad. Segundo. Dar una razén de por qué la semejanza
de las percepciones discretas e interrumpidas nos induce a atri buirles una identidad.
Tercero. Dar una explicacion de la inclinacion que esta ilusion produce a unir estas
apariencias discontinuas por una existencia continua. Cuarto y ultimo. Explicar la fuerza
y vivacidad de concepcion que surge de lainclinacion dicha.

Primero, en cuanto a principio de individualidad, podemos observar que la con-
sideracion de un objeto no es suficiente para producir la idea de identidad, pues en la
proposicién el objeto esidéntico asi mismo; si laidea expresada por |la pal abra objeto no
fuera de ningn modo distinta de la significada por mismo, realmente no querriamos
decir nada ni la proposicion contendria un predicado y un sujeto que se hallan implicados
en esta afirmacion. Un objeto Unico proporciona la idea de unidad, pero no la de
identidad.

Por otra parte, una multiplicidad de objetos jaméas es capaz de sugerir esta idea, tan
semejantes como puedan suponerse aquéllos. El espiritu no declara que €l uno es € otro,
y los considera como formando dos, tres 0 un nimero determinado de objetos, cuyas
existencias son enteramente distintas e independientes.

124



Psikolibro

Y a que tanto el nimero como la unidad son incompatibles con la relacion de identidad,
debe radicar ésta en algo que no es ni 1o uno ni lo otro; pero, a decir verdad, a primera
vista parece esto totalmente imposible. Entre unidad y nimero no puede existir término
medio, lo mismo que entre existencia y no existencia. Después que un objeto se supone
gue existe, debemos suponer o que otro existe también, en cuyo caso tenemos la idea de
numero, 0 debemos suponer que no existe, en cuyo caso e primer objeto permanece
como unidad.

Para evitar esta dificultad recurramos a la idea de tiempo o duracién. He notado ya(33)
gue el tiempo, en un sentido estricto, implicala sucesién, y que cuando aplicamos su idea
a un objeto inmutable lo hacemos tan solo mediante una ficcion de laimaginacién por la
gue el objeto inmutable se supone que participa de los cambios de los objetos
coexistentes y en particular del de nuestras percepciones. Esta ficcion de la imaginacion
tiene lugar casi universalmente, y por medio de ella un solo objeto colocado ante nosotros
y considerado durante algun tiempo sin descubrir en € interrupcién o variacion alguna es
capaz de darnos la nocién de identidad, pues cuando consideramos dos puntos de este
tiempo podemos colocarlos en diferentes respectos,; podemos considerarlos en el mismo
instante en cuyo caso nos dan laidea del niUmero por si mismosy por €l objeto que debe
ser multiplicado para concebirlo a la vez como existente en estos dos puntos diferentes
del tiempo, o, por otra parte, podemos seguir la sucesién del tiempo mediante una
sucesion andloga de ideas y concebir primero un momento juntamente con el objeto
entonces existente e imaginar después un cambio en e tiempo sin ninguna variacion o
interrupcion del objeto que en cuyo caso nos da la idea de la unidad. Aqui, pues, existe
una idea que constituye un término medio entre unidad y nimero, o, mas propiamente
hablando, es ambas cosas a la vez segun la consideracion bajo la que la traemos, y a esta
idea la Illamamos idea de identidad. No podemos decir, hablando con alguna propiedad,
gue un objeto es idéntico consigo mismo a menos que € objeto existente en un cierto
tiempo sea el mismo existente en otro. Por este medio hacemos una diferencia entre la
idea expresada por la palabra objeto y e sentido de la palabra mismo, sin llegar hasta el
nimero y al mismo tiempo sin limitarnos ala unidad absolutay estricta.

Asi, e principio de individuacion no es mas que la invariabilidad y continuidad de un
objeto a través de una supuesta variacion en e tiempo, por la que e espiritu puede
seguirlo en los diferentes periodos de su existencia sin una interrupcion de su
consideracion y sin verse obligado a formar la idea de multiplicidad y nimero. Paso
ahora a explicar la segunda parte de mi sistema y a mostrar por qué la constancia de
nuestras percepciones nos hace atribuirles una identidad numéricamente perfecta, aunque
existen intervalos muy largos entre sus apariencias y no poseen mas que una de las
cualidades esenciales de la identidad, a saber: la invariabilidad. Para poder evitar toda
ambigledad y confusién en este asunto, observaré gque trato de explicar agui las opiniones
y creencias del vulgo con respecto ala existencia de los cuerposy, por consiguiente, debo
conformarme a la manera de pensar y expresarse aquél. Ahora bien; hemos observado ya
gue, aunque los filésofos puedan distinguir entre los objetos y las percepciones de los
sentidos que suponen coexistentes y semejantes, esta distincion no es comprendida por la
generalidad de los hombres que, como perciben sélo un ser, no pueden asentir a la
opinién de la doble existencia y representacion. Las sensaciones que percibimos por los
0jos u oidos son para €llos |os verdaderos objetos y no pueden concebir que esta pluma o
papel que percibo inmediatamente represente algo diferente, sino tan solo algo semejante.

125



Psikolibro

Por consiguiente, para acomodarme a sus nociones, supondré en un principio que hay
s0lo una existencia Unica, que llamaré indiferentemente objeto o percepcion, segun
convenga mejor a mi proposito, entendiendo por ambas o que entiende un hombre
corriente por un sombrero, un zapato, una piedra u otra impreson que le es
proporcionada por los sentidos. No dejaré de indicar cuando vuelvo a una manera mas
filosoficade hablar y pensar.

Para entrar, pues, en la cuestion relativa a la fuente de error y engafio con respecto ala
identidad, cuando la atribuimos a nuestras percepciones semejantes, a pesar de su
interrupcion, debemos recordar aqui 1o gue ya he probado y explicado (34). Nada es mas
capaz de hacer que tomemos una idea por otra que unarelacion entre ellas que las asocie
en laimaginacion y haga que esta facultad pase fécilmente de la una a la otra. De todas
las relaciones, la de semejanza es la mas eficaz en este respecto, y esto porque no produce
tan solo una asociacion de ideas, sino también de disposiciones, y nos hace concebir una
idea por un acto u operacion del espiritu semejante a aquel por €l que concebimos la otra.
He observado gue esta circunstancia es de una importancia grande y podemos establecer
como una regla general que siempre que las ideas coloquen a espiritu en la misma
disposicion o en disposiciones semejantes se hallan muy expuestas a ser confundidas. El
espiritu pasa facilmente de la una a la otra y no percibe e cambio sin una atencion
cuidadosa, de la que, hablando en general, es incapaz en absol uto.

Para aplicar esta regla general debemos examinar primeramente la disposicion del
espiritu a considerar un objeto que mantiene una identidad perfecta y después hallar
algun otro objeto que se confunda con ésta por producir una disposicion similar. Cuando
fijamos nuestro pensamiento sobre un objeto y suponemos que contindia el mismo durante
algun tiempo, es evidente que suponemos que & cambio se hallatan solo en € tiempo y
Nno nos preocupamos de producir una nueva imagen o idea del objeto. Las facultades del
espiritu reposan en cierto modo y no entran en actividad méas que 10 que es necesario para
continuar la idea que poseiamos primeramente y que subsiste sin variacién o
interrupcion. Apenas se nota el paso de un momento a otro y no se distingue éste por una
percepcion o idea diferente que pueda requerir una direccion diferente de los espiritus
animales para su concepcion.

Ahora bien; ¢qué otros objetos, ademéas de los idénticos, son capaces de colocar al
espiritu en la misma disposicion cuando los considera y de producir e mismo transito
continuo de la imaginacion desde una idea a otra? Esta cuestion es de la més grande
importancia; pues s puedo hallar objetos tales podemos concluir con certidumbre el
principio precedente: que se confunden de un modo muy natural con losidénticosy seles
toma por éstos en los més de nuestros razonamientos. Sin embargo, aunque esta cuestion
es muy importante, no es muy dificil ni dudosa, pues replico inmediatamente: que la
sucesion de objetos relacionados coloca a espiritu en esta posicion y se considera con la
misma facilidad y progreso continuo de la imaginacion que acomparia a la consideracion
del mismo objeto invariable. La verdadera naturaleza y esencia de la relacion es enlazar
ideas entre si y facilitar, ante la apariencia de una, la transiciéon a su idea correlativa. El
paso entre las ideas relacionadas es, pues, tan suave y facil que produce una alteracion
muy pequefia en el espiritu y parece la continuacion de la misma accién, y como la
continuacion de la misma accion es un efecto de la consideracion continuada de un
mismo objeto, he agui la razén de por qué atribuimos la identidad a toda sucesion de

126



Psikolibro

objetos relacionados. El pensamiento se desliza através de la sucesion con igual facilidad
gue s considerase tan sOlo un objeto, y, por consiguiente, confunde la sucesiéon con la
identidad.

Veremos més tarde varios casos de esta tendencia de la relacion a hacernos atribuir la
identidad a objetos diferentes; aqui debemos limitarnos a asunto presente. Hallamos por
experiencia que existe una constancia tal en casi todas las impresiones de los sentidos,
gue su interrupcion no produce ateracion en ellas y no impide que vuelvan a presentarse
como las mismas y en la misma situacion que en su primera existencia. Considero €l
moblaje de mi cuarto, cierro los ojos y los abro después, y hallo de nuevo que las
percepciones se asemejan totalmente a las que antes impresionaron mis sentidos. Esta
semejanza se observa en miles de casos y enlaza naturalmente entre si nuestras ideas de
estas percepciones discontinuas con la mas fuerte relacion, haciendo pasar a espiritu con
f&cil transicion de las unas a las otras. Una transicion o paso facil de laimaginacion alo
largo de las ideas de estas percepciones diferentes y discontinuas es casi la misma
disposicion de espiritu que la que poseemos cuando consideramos una percepcion
constante y continua. Es, pues, muy natural para nosotros tomar la una por la otra (35).

Las personas que mantienen esta opinion relativa a la identidad de nuestras per-
cepciones semejantes pertenecen en general todas a la parte del género humano que no
piensa ni filosofa (esto es, todos nosotros en uno u otro momento), y, por consecuencia,
aquellas que suponen gue sus percepciones son sus Unicos objetos y que no piensan jamas
en una doble existencia interna y externa, representante y representada. La verdadera
imagen que se halla presente a los sentidos es para nosotros € cuerpo real, y a estas
imagenes discontinuas atribuimos una identidad perfecta. Pero como lainterrupcion de la
apariencia parece contraria a la identidad y nos lleva de un modo natural a considerar
estas percepciones semejantes como diferentes entre si, nos hallamos agui perpleos para
reconciliar tales opiniones opuestas. El facil paso de laimaginacion alo largo de las ideas
0 percepciones semejantes nos hace atribuirles una identidad perfecta La forma
discontinua de su aparicion nos hace considerarlas como seres semejantes, pero aun
distintos, que nos aparecen en ciertos intervalos. La perplgidad que surge de esta
contradiccién produce una inclinacion a unir estas apariencias discontinuas mediante la
ficcidon de una existencia continua que es la tercera parte de la hip6tesis que me propuse
explicar.

Sabemos por experiencia que nada es més cierto que una contradiccién de sentimientos
0 pasiones produce un malestar sensible, ya proceda de fuera o de dentro, ya de la
oposicién de objetos externos o de la lucha de principios internos. Por el contrario, todo
lo que se conforma con las inclinaciones naturales y favorece externamente su
satisfaccion o coincide internamente con sus movimientos produce seguramente un placer
perceptible. Ahora bien; existiendo aqui una oposicion entre la nocion de identidad de
percepciones semegjantes y la interrupcion de su apariencia, € espiritu debe hallarse en
una situacion incomoda y debe buscar alivio para esta incomodidad. Puesto que la
incomodidad nace de la oposicién de dos principios contrarios, debe buscar alivio
sacrificando uno u otro; pero como el paso facil de nuestro pensamiento a lo largo de
nuestras percepciones semejantes nos hace atribuirles la identidad, no podemos desechar
sin repugnancia esta opinion. Debemos, pues, dirigirnos hacia €l otro lado y suponer que
nuestras percepciones no son discontinuas, SiNo que poseen una existencia invariable y

127



Psikolibro

continua y por esto son siempre las mismas. Sin embargo, las interrupciones en la
apariencia de estas percepciones son tan largas y frecuentes que es imposible prescindir
de ellas, y como la apariencia de una percepcion en e espiritu y su existencia parecen a
primera vista ser absolutamente lo mismo, puede dudarse s podemos asentir a
contradiccién tan palpable y suponer que una percepcion exista sin hallarse presente al
espiritu. Para aclarar este asunto y ver ademas cOmo la interrupcion en la apariencia de
una percepcion no implica necesariamente una interrupcion en su existencia, sera
apropiado considerar algunos principios que tendré ocasion de explicar méas extensamente
en adelante(36).

Podemos comenzar observando que la dificultad en el caso presente no se refiere a un
hecho 0 asi e espiritu realiza una conclusién tal con respecto a la existencia continua de
Sus percepciones, sino tan solo a la manera como la conclusiéon se realiza y a los
principios de que se deriva. Es cierto que casi todo € género humano, hasta los fil 6sofos
mismos, en la mayor parte de su vida, consideran las percepciones como sus Unicos
objetos y suponen que el verdadero ser que se halla intimamente presente a espiritu son
los cuerpos reales o la existencia material. Es, pues, cierto que esta percepcion u objeto se
supone que posee una existencia continua y no interrumpida y que no es destruida por
nuestra ausencia ni traida a existencia por nuestra presencia. Cuando nos hallamos
ausentes de ella decimos que existe aln, pero que no la sentimos, que no la vemos. Aqui,
pues, existen dos cuestiones: Primero, coOmo podemos satisfacemos suponiendo que una
percepcion esta ausente del espiritu sin desaparecer. Segundo, de qué manera concebimos
gue un objeto llega a presentarse al espiritu sin una nueva creacion de una percepcion o
imagen y qué entendemos por esta -vision, afeccion y percepcion.

En cuanto a la primera cuestion, podemos observar que lo que llamamos espiritu no es
mas que una multitud o coleccion de diferentes percepciones, unidas entre si por ciertas
relaciones y que se supone, aungque falsamente, hallarse dotada de una ssimplicidad e
identidad perfecta. Ahora bien; como toda percepcion puede distinguirse de otra'y puede
considerarse como existente de un modo separado, se sigue evidentemente que no hay
absurdo alguno en separar una percepcion particular del espiritu, esto es, en romper todas
las relaciones que enlazan la multitud de percepciones que constituyen un ser pensante.

El mismo razonamiento nos aporta una respuesta para la segunda cuestion. Si €l
nombre de percepcion no hace absurda y contradictoria esta separacion del espiritu, €
nombre de objeto, que se refiere a la misma cosa, no puede hacer jaméas imposible su
enlace. Los objetos externos son vistos y sentidos y se presentan al espiritu; esto es,
adquieren una relacién de tal género con una multitud de percepciones que las influyen
muy considerablemente aumentando su nimero por |as reflexiones y pasiones presentes y
abasteciendo la memoria de ideas. El mismo ser continuo y no interrumpido puede, por
consiguiente, hallarse a veces presente al espiritu y a veces ausente de é sin un cambio
esencial o real en su mismo ser. Una apariencia interrumpida para los sentidos no implica
necesariamente unainterrupcion en la existencia. El supuesto de la existencia continua de
los objetos sensibles 0 percepciones no envuelve contradicciéon. Podemos fécilmente
satisfacer nuestra inclinacion hacia este supuesto. Cuando la semejanza exacta de
nuestras percepciones nos hace atribuirles la identidad, eliminamos la aparente
interrupcion fingiendo un ser continuo que llena los intervalos y concede una identidad
perfectay total a nuestras percepciones.

128



Psikolibro

Sin embargo, como agui no solo fingimos, sino que creemos en esta existencia
continua, €l problema es: ¢De donde surge una creencia semejante? Y esta cuestion nos
llevaal cuarto miembro de este sistema. Ha sido ya probado que la creenciaen general no
consiste mas que en lavivacidad de unaidea y que unaidea puede adquirir esta vivacidad
por su relacion con alguna impresion presente. Las impresiones son naturalmente las
percepciones mas vivaces del espiritu, y esta cualidad esta parcialmente producida por la
relaciéon con cada idea enlazada. La relaciéon produce un paso fécil de la impresion ala
idea y aun concede una inclinacion hacia este paso. El espiritu oscila tan facilmente de
una percepcion a la otra, que apenas percibe € cambio y retiene en la segunda una parte
considerable de la vivacidad de la primera. Se halla excitado por la impresion vivaz, y
esta vivacidad pasa a la idea relacionada sin ninguna disminucién grande en € transito,
por razén de lainsensible transicion y de lainclinacion de laimaginacion.

Supdngase que esta inclinacion surge de alguin otro principio ademas de esta relacion;
es evidente que tendra en este caso e mismo efecto y hard pasar la vivacidad de la
impresién a la idea. Ahora bien; esto es exactamente |0 que sucede en el presente caso.
Nuestra memoria nos presenta un vasto nimero de gemplos de percepciones que se
asemegjan totalmente entre si y que vuelven a presentarse en diferentes distancias en €l
tiempo después de interrupciones considerables. Esta semeanza nos concede una
inclinacién a considerar estas percepciones interrumpidas como las mismas y también
una propension a enlazarlas mediante una existencia continua para justificar la identidad
y evitar la contradiccién a que parece llevarnos la apariencia interrumpida de estas
percepciones. Aqui, pues tenemos unainclinacion afingir la existencia continua de todos
los objetos sensibles, y como esta inclinaciéon surge de alguna impresion vivaz de la
memoria, concede vivacidad a la ficcion o, con otras paabras, nos hace creer en la
existencia continua de los cuerpos. Si a veces atribuimos una existencia continua a los
objetos que son completamente nuevos para nosotros y de cuya constancia y coherencia
no tenemos experiencia alguna, es porgque € modo de presentarse a nuestros sentidos se
asemeja a de los objetos constantes y coherentes, y esta semejanza es una fuente del
razonamiento y anaogia y nos lleva a atribuir las mismas cualidades a objetos
semejantes.

Creo que un lector inteligente hallara menos dificultad para asentir a este sistema que
para comprenderlo plenay claramente, y concedera, después de una pequeiia reflexion,
gue cada parte lleva consigo su propia prueba. Es de hecho evidente que, como supone €l
vulgo gue las percepciones son |os Unicos objetos y a mismo tiempo cree en la existencia
continua de la materia, debemos explorar € origen de la creencia sobre este supuesto.
Ahora bien; sobre este supuesto es una opinion falsa que nuestros objetos o percepciones
sean idénticamente los mismos después de una interrupcion, y, por consiguiente, la
opinién de su identidad jamas puede surgir de la razén, sino que debe surgir de la
imaginacion. La imaginacion es llevada a una creencia tal tan solo por medio de la
semeganza de ciertas percepciones, ya que halamos que son Unicamente nuestras
percepciones semejantes las que poseen unainclinacion a ser supuestas las mismas. Esta
inclinacidn a conceder la identidad a nuestras percepciones semejantes produce laficcion
de una existencia continua, ya que esta ficcion, lo mismo que la identidad, es realmente
falsa, como se reconoce por los filésofos, y no tiene mas efecto que remediar la
interrupcién de nuestras percepciones, que es la Unica circunstancia contraria a su
identidad. Por ultimo, esta inclinacién produce la creencia mediante las impresiones

129



Psikolibro

presentes de lamemoria, ya que sin la semejanza de las primeras sensaciones es claro que
jamas tendriamos una creencia en la existencia continua de los cuerpos. Asi, examinando
todas estas partes, hallamos que cada una de ellas esta fundamentada por la mas rigurosa
prueba y que todas €ellas juntas forman un sistema consistente que es convincente en
absoluto. Una inclinacién poderosa por si sola, sin una impresiéon presente, producira a
veces la creencia u opinion. jCuanto mas nos sucedera esto cuando se halla auxiliada por
esta circunstancial

Pero aunque somos llevados de esta manera, por la inclinacion natural de la
imaginacion, a atribuir una existencia continua a los objetos sensibles o percepciones que
Se asemejan entre si en sus apariencias interrumpidas, sin embargo una pequefia reflexion
y un poco de filosofia bastardn para hacernos percibir lo faaz de esta opinion. He
observado ya que existe una conexion intima entre los dos principios de una existencia
continua y de una existencia distinta o independiente, y que tan pronto como
establecemos la una, la otra se sigue como una consecuencia necesaria. La opinion de una
existencia continua es la que tiene lugar primero, y sin mucho estudio o reflexion trae con
ella a la otra, sempre que e espiritu sigue su tendencia primera y méas natural. Pero
cuando comparamos experimentos y razonamos un poco sobre ellos, percibimos pronto
gue la doctrina de la existencia independiente de nuestras percepciones sensibles es
contraria ala experienciamas vulgar. Esto nos lleva hacia atréas a percibir nuestro error de
atribuir una existencia continua a nuestras percepciones y es e origen de muchas
opiniones curiosas que trataré de explicar agui.

Serda apropiado observar alguno de |os experimentos que nos convencen de que nuestras
percepciones no poseen una existencia independiente. Cuando Nos oprimimaos un 0jo con
el dedo percibimos inmediatamente que todos |os objetos se hacen dobles y una mitad de
ellos se aparta de su posicion corriente y natural; pero como no podemos atribuir una
existencia continua a estas dos percepciones y como ambas son de la misma natural eza,
notamos claramente que todas nuestras percepciones son dependientes de nuestros
organos y de la disposicion de nuestros nervios y espiritus animales. Esta opinion se
confirma por €l aparente aumento y disminucion de |os objetos segun su distancia, por su
aparente alteracion de la figura, por los cambios de su color y otras cualidades debidas a
nuestras enfermedades y perturbaciones y por un nimero infinito de otros experimentos
del mismo geénero, por todos los que aprendemos gque nuestras percepciones sensibles no
poseen una existencia distinta e independiente.

La consecuencia natural de este razonamiento sera que nuestras percepciones no tienen
una existencia ni continua ni independiente, y de hecho los filésofos han caido en esta
opinién, ya que cambian su sistema y distinguen (como lo haremos en e futuro) entre
percepciones y objetos, de los cuales las primeras son discontinuas y perecederas y
diferentes en cada surgir, mientras que los Ultimos son continuos y poseen existencia
continua e identidad. Mas por muy filoséfico que se estime este nuevo sistema, afirmo
gue es solo un remedio paliativo y que contiene todas las dificultades del sistema vulgar
con algunas otras que le son peculiares. No existen principios, ni del entendimiento ni de
la fantasia, que nos lleven directamente a aceptar esta opinion de la doble existencia de
percepciones y objetos, y no podemos llegar a ella mas que através de la hipétesis comin
de la identidad y continuidad de nuestras percepciones interrumpidas. Si no nos
hallasemos primeramente persuadidos de que nuestras percepciones son solamente

130



Psikolibro

nuestros objetos y contindan existiendo aun cuando no aparecen ya a nuestros sentidos,
jamas seriamos |levados a pensar que nuestras percepciones y los objetos son diferentes y
gue solo nuestros objetos poseen una existencia continua. La ultima hipétesis no se
impone primariamente ni por la razdn ni por la imaginacion, sino que adquiere su
influencia sobre la imaginacién partiendo de la primera. Esta proposicion contiene dos
partes, que trataré de probar tan clara y distintamente como un asunto tan abstruso me lo
permita.

En cuanto a la primera parte de la proposicion de que su hipotesis filosofica no se
impone primariamente ni por la razén ni por la imaginacion, pronto nos convenceremos
de €ello, con respecto a la razon, por las reflexiones que siguen. La Unica existencia de la
gue nos halamos ciertos es la de las percepciones, que, estando inmediatamente
presentes a nosotros por la conciencia, exigen nuestro mas riguroso asentimiento y son el
primer fundamento de todas las conclusiones. La unica conclusion que podemos hacer
partiendo de la existencia de una cosa para llegar ala de otra, es la de causa y efecto que
muestra que existe un enlace entre ellas y que la existencia de la una depende de lade la
otra. Laidea de estarelacion se deriva de la experiencia pasada, por la que hallamos que
dos seres se hallan unidos constantemente y se presentan siempre alavez a espiritu. Sin
embargo, como ninguin ser se halla siempre presente a espiritu méas que las percepciones,
se sigue que podemos observar una conexion o una relacion de causa y efecto entre
diferentes percepciones; pero jamas podemos observarla entre las percepciones y los
objetos. Es imposible, pues, que de la existencia de algunas de las cuaidades de las
primeras podamos realizar una conclusion referente a la existencia de los ultimos o
satisfacer a nuestra razon en este particular.

No es menos cierto que este sistema filosofico se impone primariamente a la
imaginacion y que esta facultad jamésiria a dar a este principio por su tendencia original .
Confieso que sera algo dificil probar esto con plena satisfaccion del lector, porque
implica una negativa que en muchos casos no admitira una prueba positiva. Si alguno
quiere tomarse €l trabgjo de examinar esta cuestion y quiere inventar un sistema para
explicar € origen directo en laimaginacion de esta opinion, seremos capaces, mediante €l
examen de este sistema, de pronunciar un fallo cierto acerca del asunto presente.
Consideremos como garantizado que nuestras percepciones son discretas o interrumpidas
y, aungque semejantes, son alin diferentes entre si y permitamos a que lo desee que,
partiendo de este supuesto, muestre que la fantasia directa o inmediatamente pasa a la
creencia de otra existencia semejante a estas percepciones en su naturaleza, pero, sin
embargo, continua, ininterrumpida e idéntica; después que haya hecho esto de un modo
gue me convenza, prometo renunciar a mi opinion presente. Mientras tanto no puedo
menos de concluir de lo abstracto y dificil de la primera proposicién que es asunto
impropio para ser elaborado por la fantasia. Quien quiera explicar €l origen de la opinién
corriente relativa a la existencia continua y distinta de los cuerpos debe considerar €
espiritu en esta situacion corriente y debe partir del supuesto de que nuestras
percepciones son nuestros Unicos objetos y de que continlan existiendo aun cuando no
son percibidas. Aungue esta opinién sea falsa, es la mas natural de todas y se impone
primariamente ala fantasia

En cuanto a la segunda parte de la proposicion, que e sistema filosofico adquiere toda
su influencia en laimaginacion partiendo del vulgar, podemos hacer observar que esto es

131



Psikolibro

una consecuencia natural e inevitable de la conclusion precedente de que no se impone
primariamente a la razén o la imaginacion, pues como el sistema filosofico, segun
sabemos por experiencia, se afirma en muchos espiritus y en particular en todos aguellos
gue reflexionan un poco sobre este asunto, debe derivar toda su autoridad del sistema
vulgar, ya que no tiene autoridad por si mismo. La manera como estos dos sistemas se
unen entre si a pesar de ser contrarios se explicara como sigue.

La imaginacién sigue naturalmente este modo de pensar. Nuestras percepciones son
nuestros unicos objetos; las percepciones semejantes son las mismas, aunque aparezcan
discretas o interrumpidas; la interrupcion aparente es contraria a la identidad; la
interrupcion, por consiguiente, se extiende mas alla de la apariencia, y la percepcion u
objeto real continla existiendo aun cuando se halla ausente de nosotros;, nuestras
percepciones sensibles poseen, pues, una existencia continua e ininterrumpida. Sin
embargo, como una pequefia reflexion destruye la conclusién de que nuestras
percepciones poseen una existencia continua, mostrando que tan solo tienen una
existencia dependiente, se podia esperar naturalmente gque rechazasemos esta opinién de
gue existe algo en la naturaleza analogo a una existencia continua que sigue siendo aun
cuando no aparece a los sentidos. Esto no obstante, sucede otra cosa. Los fildsofos se
hallan tan lgos de rechazar la opinion de una existencia continua a rechazar la
independencia y continuidad de nuestras percepciones sensibles, que, aunque todas sus
direcciones estan de acuerdo en esto Ultimo, lo primero, que es en cierto modo su
consecuencia necesaria, ha sido sélo peculiar a algunos escépticos extravagantes, que,
después de todo, mantenian esta opinion tan solo de palabra y jamas pudieron llegar a
creer sinceramente en ella.

Existe una gran diferencia entre las opiniones que elaboramos después de una reflexion
tranquila y profunda y las que abrazamos por una especie de instinto o impulso natura
por razon de su acuerdo y conformidad con el espiritu. Si estas opiniones llegan a ser
contrarias, no es dificil prever cud de ellas dos triunfara. Mientras la atencion se hala
concentrada sobre el asunto, el principio filosofico y estudiado prevalece; pero en el
momento en que dejamos en libertad a nuestro pensamiento, la naturaleza seguird su
camino y nos llevara a nuestra primera opinion. Es més; tiene a veces tal influencia, que
puede detener nuestro avance aun en medio de nuestras reflexiones mas profundas y
apartarnos de seguir, con todas sus consecuencias, una opinion filosofica. Asi, aunque
percibimos claramente la dependencia e interrupcion de nuestras percepciones, nos
detenemos en nuestro camino y no rechazamos por esta razdn jamas la nocion de una
existencia continua e independiente. Esta opinién ha arraigado tan profundamente en la
imaginacion, que es imposible desarraigarla, y ni una conviccion metafisica poderosa de
la dependencia de nuestras percepciones sera suficiente para este proposito.

Sin embargo, aunque nuestros principios naturales y manifiestos prevalezcan sobre
nuestras reflexiones, producto de estudio, es cierto que debe existir aguna lucha y
oposicion en este caso, por lo menos en tanto que estas reflexiones conservan alguna
fuerza y vivacidad. Para satisfacernos en este respecto imaginamos una nueva hipétesis
gue parece comprender los dos principios. € de la razén y el de la imaginacion. Esta
hipétesis es la filosofica de la doble existencia de las percepciones y de los objetos que
agrada a nuestra razon, concediendo que las percepciones son interrumpidas y diferentes,
y a mismo tiempo es grata a la imaginacién, por atribuir una existencia continua a un

132



Psikolibro

algo que llamamos objetos. Este sistema filoséfico, pues, es la descendencia monstruosa
de dos principios que son contrarios entre si, que son admitidos por €l espiritu alavez y
gue son incapaces de destruirse mutuamente. La imaginacién nos dice gue nuestras
percepciones semejantes tienen una existencia continua y no interrumpida y que no se
destruyen por su ausencia. La reflexion nos dice que aun las percepciones semejantes se
hallan interrumpidas en su existencia y son diferentes entre si. La contradiccion entre
estas opiniones la eludimos mediante una nueva ficcién que concuerda con las hipoétesis
de la reflexion y la fantasia, atribuyendo estas cualidades contrarias a existencias
diferentes: lainterrupcién alas percepciones y la continuidad a los objetos. La naturaleza
es obstinada y no quiere abandonar el campo aunque haya sido atacada fuertemente por la
razon; al mismo tiempo, la razon ve tan claro en este punto, que no hay posibilidad de
desfigurarlo para ella. No siendo capaces de reconciliar estos dos enemigos, tratamos de
colocarnos en la posicién mas comoda posible garantizandol a sucesivamente a cada parte
gue lo exijay fingiendo una doble existencia en la que pueda hallar cada parte algo que
posea las condiciones deseadas. Si nos hallasemos plenamente convencidos de que
nuestras percepciones semejantes son continuas, idénticas e independientes, no iriamos
jamas a dar a la opinién de la dobla existencia, ya que nos satisfariamos con nuestro
primer supuesto y no indagariamos més alade él. Ademés, si nos hallasemos plenamente
convencidos de que nuestras percepciones son dependientes, interrumpidas y diferentes,
tampoco nos sentiriamos inclinados a abrazar la opinion de la doble existencia, ya que en
este caso percibiriamos claramente €l error de nuestro primer supuesto de una existencia
continua 'y no tendriamos nunca por qué preocuparnos de otra cosa. Por consiguiente, esta
opinion surge de la situacion intermedia del espiritu y de la admision de estos dos
principios contrarios que nos hace buscar algun pretexto para justificar la admision de
ambos, |o que felizmente, por Ultimo, se hallaen € sistema de la doble existencia.

Otra ventgja de este sistema filosofico es su semejanza con el vulgar, por medio de la
cua podemos complacer a nuestra razén por un momento cuando se hace perturbadora y
solicitay, sin embargo, su mas pequefia negligencia o falta de atencion nos puede llevar
facilmente a las nociones vulgares o naturales. De acuerdo con €llo, hallamos que los
filosofos no descuidan esta ventaja, sino que en seguida que dejan su soledad comparten
con € resto del género humano las opiniones por ellos refutadas de que nuestras
percepciones son nuestros Unicos objetos y contindan los mismos, idénticos y no
interrumpidos, en todas sus apariencias discontinuas.

Existen otras particularidades de este sistema en gque notamos su dependencia de la
fantasia de una manera muy clara. De éstas observo las dos siguientes. Primero.
Suponemos gue los objetos externos se asemejan a las percepciones internas. Ya he
mostrado que la relacién de causa y efecto no puede aportarnos una conclusion exacta
gue partiendo de la existencia o cualidades de nuestras percepciones llegue a la existencia
de objetos externos y continuos, y afadiré, ademas, que aun cuando pueda aportar una
solucion tal no tendremos jamas razén alguna para inferir que nuestros objetos se
asemejan a nuestras percepciones. Esta opinion, pues, se derivatan solo de la cualidad de
la fantasia antes explicada, a saber: que toma todas sus ideas de alguna percepcion
precedente. Jaméas podemos percibir nada més que percepciones, y, por consiguiente,
debemos hacer que todo se asemeje aellas.

133



Psikolibro

Segundo. Como suponemos gue nuestros objetos en general se asemejan a nuestras
percepciones, consideramos garantizado que cada objeto particular se asemeja a la
percepcion gue lo causa. La relacion de causa y efecto nos lleva a unir con ella la de
semeanza, y las ideas de estas existencias estando ya unidas entre si en la fantasia por la
primera relacion, unimos con ella naturalmente la dltima para completar la unién.
Tendemos marcadamente a completar toda union agregando nuevas relaciones a aguellas
gue ya hemos observado antes entre las ideas y que tendremos ocasion de observar en
adelante(37).

Habiendo dado asi una explicacion de todos los sistemas, tanto del popular como del
filosbfico, con respecto a las existencias externas, no puedo menos de expresar un cierto
modo de ver que surge ante la revision de estos sistemas. Comencé este asunto
anticipando gque podriamos tener una fe implicita en nuestros sentidos y que ésta seria la
conclusion que sacaria de todo mi razonamiento. Sin embargo, para ser sincero, opino
ahora de un modo completamente contrario y me inclino méas a no conceder fe a todos
mis sentidos, 0 mejor ami imaginacion, que a concederles una confianzaimplicitatal. No
puedo concebir cdmo cualidades tan poco importantes de la fantasia, conducidas por tales
supuestos falsos, pueden llevar a un sistema solido y racional. La coherenciay constancia
de nuestras percepciones son las que producen la opinion de su existencia continua,
aunque estas cualidades de las percepciones no posean ninguna conexion perceptible con
una existencia tal. La constancia de nuestras percepciones tiene la influencia méas
considerable y va acompafiada de las méas grandes dificultades. Es una gran ilusion
suponer que nuestras percepciones semejantes son numéricamente las mismas, y esta
ilusién es la que nos lleva ala opinion de que estas percepciones son continuas y existen
aun cuando no se hallan presentes a los sentidos. Esto es |o que sucede en nuestro sistema
popular. En cuanto a filosofico, se halla sometido a las mismas dificultades y ademés se
hallaligado a absurdo de que niega y establece a mismo tiempo el supuesto vulgar. Los
filosofos niegan que nuestras percepciones semejantes sean idénticamente las mismas e
ininterrumpidas, y, sin embargo, se hallan muy inclinados a creer tanto que lo son, que
han inventado arbitrariamente una serie nueva de percepciones a las que atribuyen estas
cualidades. Digo una nueva serie de percepciones, pues podemos suponer en general que
es imposible para nosotros concebir que los objetos son algo, en cuanto a su naturaleza,
mas que percepciones. ¢Qué podemos, pues, esperar de esta confusion de opiniones
infundadas y extraordinarias mas que error y falsedad? ¢Y como podemos justificar para
NOSOtros mismos una creencia que hagamos descansar sobre ellas?

La duda escéptica, tanto con respecto alarazon como alos sentidos, es una enfermedad
gue no podremos curar nunca, Sin0 que debe volver a surgir en nosotros en cada
momento, aunque podamos expulsarla y a veces parecernos que nos hallamos
enteramente libres de ella. Es imposible, basandose en sistema alguno, defender el
entendimiento o los sentidos, y los exponemos aun mas cuando tratamos de justificarlos
de esta manera. Como la duda escéptica surge naturalmente de una reflexién profunda e
intensa sobre estos asuntos, aumenta siempre cuando llevamos mas lgos nuestras
reflexiones, ya sea en contra o en pro de ella. La fata de cuidado y de atencion tan solo
puede proporcionarnos un remedio. Por esta razon confio enteramente sobre ellos y
considero garantizado, cualquiera que sea la opinién del lector en e momento presente,

134



Psikolibro

gue de aqui a una hora estara persuadido de que existe un mundo interno y externo, v,
partiendo de este supuesto, intentaré examinar algunos sistemas generales antiguos y
modernos que han sido propuestos acerca de ambos antes de que proceda a una
investigacion mas particular relativa a nuestras impresiones. No se encontrara quiza en el
fondo que es esto extrafio a nuestro proposito presente.

Seccion 111
De la filosofia antigua.

Varios moralistas han recomendado como un método excelente de llegar a conocer
nuestros propios corazones y nuestro progreso en la virtud € recordar nuestros suefios
por la mafiana y examinarlos con el mismo rigor que lo hariamos con nues tras acciones
mas serias y deliberadas. Nuestro caracter es totalmente el mismo, dicen, y aparece mejor
cuando no tiene lugar € artificio, e miedo y las formas, y los hombres no pueden ser
hipécritas ni consigo mismo ni con los otros. La generosidad o bajeza de nuestro carécter,
nuestra mansedumbre o crueldad, nuestro valor o cobardia, influyen en las ficciones de la
imaginacion y se presentan con mas vivos colores. Del mismo modo estoy persuadido de
gue podran hacerse numerosos descubrimientos Utiles partiendo de la critica de las
ficciones de la filosofia antigua que se refieren a la substancia, formas substanciales,
accidentes y cualidades ocultas que, aunque irracionales y caprichosas, poseen una
relacién muy intima con los principios de la naturaleza humana.

Se confiesa por los fil6sofos més solidos que nuestras ideas de |os cuerpos no son mas
gue reuniones creadas por el espiritu de ideas de varias cualidades distintas de las que se
componen los objetos y que sabemos se halan unidas constantemente entre si. Sin
embargo, aungue estas cualidades puedan ser en si mismas completamente diferentes, es
cierto gue comunmente consideramos e compuesto que ellas forman como una cosa que
contindala misma a pesar de alteraciones muy considerables. La composicién reconocida
es evidentemente contraria a la supuesta simplicidad, y la variacion, a la identidad. Por
consiguiente, podra merecer nuestra atenciéon el detenernos a considerar las causas que
nos hacen caer casi universalmente en tales contradicciones evidentes y también los
medios por los cuales tratamos de ocultarlas.

Es evidente que, como las ideas de cualidades diferentes y sucesivas de los objetos se
hallan unidas por una relacion muy estrecha, €l espiritu, al considerar la sucesion, debe
ser llevado de una parte a otra por unatransicion facil y no percibird més el cambio que si
considerase un mismo objeto inmutable. Esta facil transicion es € efecto o més bien la
esencia de la relacion, y como la imaginacion toma féacilmente una idea por otra cuando
su influencia sobre €l espiritu es similar, resulta que una sucesion tal de cualidades
relacionadas se considera facilmente por un objeto continuo existiendo sin variacion. El
progreso del pensamiento suave y continuo siendo analogo en ambos casos, engafia
facilmente a espiritu y nos hace atribuir una identidad a la sucesion mutable de
cualidades enlazadas.

Sin embargo, cuando cambiamos nuestro modo de considerar la sucesion y, en lugar de
seguirla gradualmente a través de los puntos sucesivos del tiempo, consideramos a la vez
dos periodos distintos de su duracion y comparamos las diferentes condiciones de las
cualidades sucesivas, las variaciones, en este caso, que serian insensibles cuando
surgiesen gradualmente, aparecen como importantes y parecen destruir la identidad. Por

135



Psikolibro

este medio surge una especie de oposicion en nuestro modo de pensar que parte de los
diferentes puntos de vista desde |os que consideramos |os objetos y que parte también de
la proximidad o lgjania de los momentos del tiempo que comparamos entre si. Cuando
gradualmente seguimos un objeto en sus cambios sucesivos, € suave progreso del
pensamiento nos hace atribuirle identidad en la sucesién, porgue por un acto similar del
espiritu consideramos |os objetos inmutables. Cuando comparamos su situacion después
de un cambio considerable, €l progreso del pensamiento se interrumpe, y, por
consecuencia, se nos presenta la idea de la diversidad; la imaginacion, para reconciliar
estas contradicciones, propende afingir algo desconocido o invisible que supone continla
siendo lo mismo en todas estas variaciones, y este algo ininteligible, se llama substancia o
materiaorigina y primera.

Tenemos una nocion andloga con respecto de la simplicidad de la substancia, y ésta
nace de causas semejantes. Supongamos un objeto perfectamente simple e indivisible que
Se nos presenta junto con otro objeto cuyas partes coexistentes se hallan enlazadas entre
si por una fuerte relacion; es evidente que las acciones del espiritu al considerar estos
objetos no son muy diferentes. La imaginacion concibe el objeto simple a la vez con
facilidad, por un esfuerzo Unico del pensar, sin cambio o variacién. La conexion de las
partes en € objeto compuesto tiene casi e mismo efecto y une el objeto consigo mismo
de tal modo que la fantasia no siente latransiciéon a pasar de una parte a otra. Por esto €l
color, sabor, figura, solidez y otras cualidades combinadas en una pavia 0 melon se
conciben formando una cosa, y esto por razdon de su estrecha relacion, que les hace
afectar a pensamiento de la misma manera que si fuese completamente simple. El
espiritu no se detiene aqui. Siempre que considera el objeto en otro respecto hala que
todas estas cualidades son diferentes, distinguibles y separables entre si, consideracion
gue, siendo destructora de las nociones primarias y mas naturales, obliga a laimaginacion
a fingir un algo desconocido 0 una substancia y materia original como un principio de
union o cohesion entre estas cualidades y como lo que puede conceder a objeto
compuesto €l derecho de llamarse una cosa a pesar de su diversidad y composicion.

La filosofia peripatética afirma que la materia origina es perfectamente homogénea en
todos los cuerpos, y considera el fuego, el agua, latierray € aire como formados de la
misma substancia por razén de sus cambios graduales y revoluciones que la hace pasar de
los unos a los otros. Al mismo tiempo asigna a cada una de estas especies de objetos una
forma substancia distinta, que supone es la fuente de todas las diferentes cualidades que
posee y es un nuevo fundamento de la ssimplicidad e identidad de cada especie particular.
Todo depende de nuestra manera de considerar los objetos. Cuando consideramos los
cambios inservibles de los cuerpos suponemos que todos son de la misma substancia o
esencia. Cuando consideramos sus diferencias sensibles atribuimos a cada uno de ellos
una diferencia substancial y esencial. Y para satisfacernos en ambos modos de considerar
los objetos suponemos que todos |os cuerpos tienen a la vez una substancia 'y una forma
substancial.

La nocién de accidente es una consecuencia inevitable de este modo de pensar con
respecto a las substancias y formas substanciales, y no podemos menos de considerar los
colores, sonidos, sabores, figuras y otras propiedades de los cuerpos existencias que no
pueden subsistir separadas, sino que requieren un sujeto de ingerencia para sostenerlas y
servirles de base. Pues no habiendo descubierto nunca alguna de estas cualidades

136



Psikolibro

sensibles, donde, por las razones antes mencionadas, no hayamos imaginado igual mente
gue existe una substancia, e mismo habito que nos hace inferir una conexion entre causa
y efecto nos hace inferir aqui una dependencia de toda cualidad por parte de una
substancia desconocida. El habito de imaginar una dependenciatiene el mismo efecto que
el habito de observarlalo tendria. Esta concepcion, sin embargo, no es mas razonable que
alguna de las precedentes. Toda cualidad siendo una cosa distinta de otra puede ser
concebida existiendo aparte, y no puede solamente existir aparte de toda otra cualidad,
sino también de la quimera ininteligible de una substancia.

Sin embargo, estos filosofos llevan sus ficciones aun més lgjos en sus opiniones
relativas a las cualidades ocultas y suponen a la vez una substancia como base que no
entienden y un accidente que se basa en ella, del que tiene una idea iguamente
imperfecta. El sistema entero, pues, es totalmente incomprensible, y, sin embargo, se
deriva de principios tan naturales como los antes explicados.

Considerando este asunto, podemos observar una gradacion de tres opiniones que
surgen las unas de las otras, segun que las personas adquieran nuevos grados de razén y
conocimiento. Estas opiniones son las del vulgo, lade lafalsafilosofiay lade lafilosofia
verdadera, que se aproxima més a la opinion del vulgo que a la de un conocimiento
equivocado. Es natural paralos hombres, en su modo corriente y descuidado de pensar, €
imaginar que perciben una conexién entre objetos que han hallado constantemente unidos
entre si, y por €l hecho de haber creado e habito la dificultad de separar las ideas,
propenden a imaginar que una separacion tal es en si imposible y absurda. Sin embargo,
los filésofos que se apartan de los efectos del habito y comparan las ideas de |os objetos
perciben inmediatamente la falsedad de estas opiniones vulgares y descubren que no
existen conexiones conocidas entre |os objetos. Todo objeto diferente aparece para ellos
enteramente distinto y separado y

perciben que no inferimos, partiendo de una vision de la naturaleza y de las cualidades
de los objetos, un objeto de otro, sino solamente cuando en muchas circunstancias
observamos que se han hallado constantemente unidos. Sin embargo, estos fil0sofos, en
lugar de sacar una conclusion exacta de su observacion y decidir que no poseemos
ninguna idea de poder o influencia separada del espiritu y concerniente a las causas,
buscan frecuentemente las cualidades en que esta influencia consiste y se hallan
descontentos de todo sistema que su razon les sugiere para explicarlas. Tienen e talento
suficiente para libertarse del error vulgar de que existe una conexién natural y perceptible
entre las diversas cualidades sensibles y acciones de |la materia, pero no € suficiente para
librarse de buscar esta conexion en la materia o las causas. Si hubieran dado con la
conclusion exacta no hubieran vuelto al estado del vulgo y no hubieran considerado todas
estas disquisiciones con indolencia e indiferencia. En el presente parecen hallarse en una
situacion muy lamentable, semejante a la que los poetas nos pintan con una débil nocion
en sus descripciones de |os castigos de Sisifo y Tantalo. ¢Pues qué puede imaginarse mas
atormentador que buscar con anhelo lo que nos escapa siempre y buscarlo en un lugar
donde es imposible que exista?

Como la naturaleza ha observado una cierta justicia y comprension en todo, no ha
olvidado mas a los fil6sofos que a todo € resto de la creacion, sino que les ha reservado
un consuelo en medio de sus desengafios y aflicciones. Este consuelo consiste
principalmente en su invencion de las palabras facultad y cualidad oculta, pues siendo

137



Psikolibro

usual, después del empleo frecuente de los términos que realmente significan algo y son
inteligibles, el omitir la idea que expresamos por ellos y conservar solamente e habito
por el que despertamos la idea cuando nos agrada, sucede, naturalmente, que después del
uso frecuente de los términos que carecen totalmente de sentido y son ininteligibles
imaginamos que se hallan en e mismo plano que los precedentes y que tienen un sentido
secreto que podemos descubrir por reflexion. La semejanza de su apariencia engana al
espiritu como de costumbre y nos hace imaginarnos una semejanza y conformidad total.
Por este medio los filésofos se colocan en una posicion comoda y Ilegan por udltimo,
mediante unailusion, alamismaindiferencia que el pueblo alcanza por su estupidez y los
verdaderos filosofos por su escepticismo moderado. Necesitan tan solo decir que un
fendmeno que los confunde surge de una facultad o cualidad oculta, 1o que constituye €l
fin de toda disputa e investigacion acerca del asunto.

Sin embargo, entre todos los casos en que los peripatéticos han mostrado hallarse
guiados por toda tendencia trivial de la imaginacion, ninguno es mas notable que € de
sus simpatias, antipatias y horror del vacio. Existe una inclinacion muy notable en la
naturaleza humana a conceder a los objetos externos las mismas emociones que
observamos en nosotros mismos y a hallar en todas partes las ideas que nos estan méas
presentes. Esta inclinacion, es cierto, se evita por una pequeiia reflexion y tiene tan solo
lugar en los nifios, los poetas y los fil dsof os antiguos. En los nifios aparece en su deseo de
pegar alas piedras con que han tropezado; en |os poetas, por su presteza de personificar
todas las cosas, y en los fil6sofos antiguos, por estas ficciones de la simpatia y antipatia.
Debemos perdonar a los nifios por su edad; a los poetas, porque su profesion es seguir
implicitamente las sugestiones de su fantasia. Pero ¢qué excusa hallaremos para justificar
alosfilosofos de una tan gran debilidad?

Seccion IV
De la fil osofia moderna.

Puede objetarse aqui que siendo la imaginacion, segin mi confesion propia, € dltimo
juez de todos los sistemas de la filosofia, soy injusto censurando a los fil0sofos antiguos
por hacer uso de esta facultad y por guiarse enteramente por ella en sus razonamientos.
Para justificarme debo distinguir en la imaginacién entre los principios que son
permanentes, irresistibles y universales, como la transicion habitual de las causas a los
efectos y de los efectos a las causas, y los principios que son mudables, débiles e
irregulares, como los que acabo de poner de relieve. Los primeros son el fundamento de
todos nuestros pensamientos y de todas nuestras acciones; de modo que con su supresion
la naturaleza humana debe perecer inmediatamente y destruirse. Los Ultimos no son ni
inevitables para el género humano ni necesarios o Utiles en la conducta de la vida, sino
gue, por e contrario, se observa tan sdlo que tienen lugar en los espiritus débiles, y
oponiéndose a los principios del hébito y del razonamiento pueden fécilmente ser
destruidos por un contraste y oposicion debidos. Por esta razdon los primeros son
aceptados por la filosofia y los ultimos, rechazados. El que concluye que algo debe de
estar cerca de é cuando oye una voz articulada en la obscuridad razona de una manera
exacta y natural, aungue esta conclusion no se derive mas que del habito que fija y
vivifica la idea de una criatura humana por razén de su enlace usual con la impresién
presente; pero el que se atormenta sin saber por qué con el temor de los espectros en la
obscuridad, se puede decir quiza que razona y que razona naturamente, pero debe

138



Psikolibro

suceder esto del mismo modo que se dice que es natural una enfermedad, por surgir de
causas naturales, aunque es contraria a la salud, el més agradable y el méas natural de los
estados del hombre.

Las opiniones de los antiguos filosofos, sus ficciones de substancia y accidente y sus
razonamientos relativos a las formas substanciales y a las cualidades ocultas son
semejantes a los espectros de la obscuridad y se derivan de principios que, aunque
comunes, no son ni universales ni inevitables en la naturaleza humana. La filosofia
moderna pretende libertarse totalmente de este defecto y apoyarse tan solo en los
principios solidos, permanentes y consistentes de la imaginacion. En qué fundamentos
esta pretension se basa debe ser ahora €l asunto de nuestra investigacion.

El principio fundamental de esta filosofia es la opinion relativa a los colores, sonidos,
sabores, olores, calor y frio, de los que afirma no son mas que impresiones del espiritu
derivadas de la actuacién de los objetos externos y sin semejanza alguna con las
cualidades de los objetos. Después de un examen hallo que sblo una de las razones
comunmente propuestas en favor de esta opinion es satisfactoria, a saber: la que se deriva
de las variaciones de estas impresiones mientras que € objeto externo, segun toda
apariencia, continda el mismo. Estas variaciones dependen de varias circunstancias. De
los diferentes estados de salud: un hombre en la enfermedad nota un sabor desagradable
en los manjares que antes le agradaban més. De las diferentes estructuras y constituciones
del hombre: a uno le parece amargo lo que es para otro dulce. De la diferencia de la
situaciéon y posicion externa: los colores reflgjados por las nubes cambian segin la
distancia de éstas y segun el angulo que forman con los ojos y e cuerpo luminoso. El
fuego comunica también la sensacion de placer a una distancia 'y la de dolor a otra. Los
gjemplos de este género son muy numerosos y frecuentes.

La conclusion que se saca de €llo es tan satisfactoria como es posible imaginarlo. Es
cierto que cuando diferentes impresiones del mismo sentido surgen de un objeto, cada
una de estas impresiones no posee una cualidad semejante existente en el objeto, pues €
mismo objeto no puede al mismo tiempo hallarse dotado de cualidades diferentes del
mismo sentido, y como la misma cualidad no puede asemejarse aimpresiones totalmente
diferentes, se sigue evidentemente de aqui que muchas de nuestras impresiones no tienen
un modelo o arquetipo externo. Ahora bien; de iguales efectos presumimos causas
iguales. Se declara que muchas de las impresiones de color, sonido, etc., no son mas que
existencias internas y que surgen de causas que en nada se les parecen. Estas impresiones
no son en apariencia en nada diferentes de las otras impresiones de color, sonido, etc.
Concluimos, pues, que todas €ellas se derivan de un origen igual.

Una vez admitido este principio, todas las demés doctrinas de esta filosofia parecen
seguirse facil y consecuentemente, pues al suprimir los sonidos, colores, calor, frio y
demés cualidades sensibles en el rango de las existencias continuas e independientes nos
vemos reducidos tan solo a las que se llaman cualidades primarias, como o Unico real de
lo que tenemos una nocion adecuada. Estas cualidades primarias son la extension y la
solidez con sus diferentes mezclas y modificaciones: figura, movimiento, gravedad y
cohesion. La generacion, crecimiento, decadencia y corrupcion de los animales y
vegetales no es més que un cambio de figura y movimiento, lo mismo que todas las
acciones de unos cuerpos sobre otros: del fuego, delaluz, del agua, del aire, delatierray
de todos los elementos y fuerzas de la naturaleza. Una figura'y movimiento produce otra

139



Psikolibro

figuray movimiento, y no queda en el universo material ningin otro principio ni activo ni
pasivo del gue podamos formarnos la mas remota idea.

Creo gue muchas objeciones pueden hacerse a este sistema; pero ahora me limitaré a
una que es, en mi opinidn, muy decisiva. Afirmo que, en lugar de explicar las actividades
de los objetos externos por medio de este supuesto, destruimos total mente todos los
objetos y nos reducimos a la opinion del escepticismo mas extravagante con respecto de
ellos. Si los colores, sonidos, sabores y olores son meramente percepciones, nada de lo
gue podamos concebir posee una existencia real, continua e independiente, ni aun €
movimiento, extension y solidez, que son las cualidades primarias sobre las que
capitalmente se insiste.

Para comenzar con €l examen del movimiento, es evidente que éste es una cualidad
totalmente inconcebible por si sola y sin referencia a algun otro objeto. La idea de
movimiento supone necesariamente la del cuerpo que se mueve. Ahora bien: ¢qué es
nuestra idea del cuerpo que se mueve sin el que el movimiento es incomprensible? Debe
reducirse a la idea de extension o solidez y, por consiguiente, la realidad del movimiento
depende de estas dos cualidades.

He probado que esta opinion, que es universalmente reconocida con respecto al
movimiento, es verdadera con respecto a la extension, y he mostrado que es imposible
concebir la extension como compuesta de partes dotadas de color y solidez. La idea de
extension es una idea compuesta; pero como no esta compuesta de un nimero infinito de
partes o ideas inferiores, debe, por Ultimo, reducirse a partes que son totalmente simples e
indivisibles. Estas partes smples e indivisibles no siendo ideas de extension, deben ser
existencias inconcebibles, a menos que no se conciban como coloreadas y solidas. El
color se excluye de una existencia real. La realidad, pues, de nuestra idea de extension
depende de la realidad de |la solidez y no puede la primera ser exacta mientras que la
ultima es quimérica. Dirijamos nuestra atencion al examen de laidea de solidez.

Laideade solidez es la de dos objetos que siendo impelidos por la mayor de las fuerzas
no pueden penetrarse el uno a otro, siN0 que conservan aln una existencia distinta y
separada. La solidez, pues, es totalmente incomprensible sin la concepcion de cuerpos
gue son solidos y mantienen esta existencia separada y distinta. Ahora bien: ¢qué idea
tenemos de estos cuerpos? Las ideas de los colores, sonidos y otras cualidades
secundarias son excluidas. La idea de movimiento depende de la de extension, y la idea
de la extension, de la de solidez. Es imposible, pues, que la idea de solidez pueda
depender de una de €llas, pues esto seria girar en un circulo y hacer que una idea
dependiese de otra mientras que a mismo tiempo la Ultima dependia de la primera.
Nuestra filosofia moderna, pues, no nos da una idea exacta ni satisfactoria de la solidez
ni, por consecuencia, de lamateria.

Este argumento parecera enteramente concluyente para todo € que lo comprenda; pero
ya que puede parecer abstruso e intrincado para la generalidad de |os lectores, espero que
se me disculpara s intento hacerlo mas manifiesto por alguna variacion en la expresion.
Para formarnos una idea de la solidez debemos concebir dos cuerpos oprimiéndose sin
penetracion, y sera imposible llegar a esta idea cuando nos limitamos a un objeto, y
mucho mas si no concebimos ninguno. Dos cosas que no existen no pueden excluirse de
sus lugares porque no han poseido nunca lugar ni estan dotadas con una cualidad. Ahora

140



Psikolibro

bien; pregunto: ¢gué idea podemos formarnos de estos cuerpos u objetos a los cuales
suponemos que pertenece la solidez? Pues decir que los concebimos meramente como
solidos es caminar hacia € infinito. Afirmar que nos |os representamos como extensos, 0
reduce todo a una idea falsa o0 se mueve en un circulo. La extension debe necesariamente
considerarse como coloreada, |0 que es unaideafalsa, 0 como solida, lo que nosllevaala
primera cuestion. Podemos hacer 1a misma observacion con respecto ala movilidad y la
figura, y, en resumen, debemos concluir que después de la exclusion de colores, sonidos,
calor y frio del rango de existencias externas no queda nada que pueda proporcionarnos la
idea precisay consistente de un cuerpo.

Afédase a esto que, propiamente hablando, la solidez o impenetrabilidad no es mas que
la imposibilidad de destruccién, como ya se ha observado (38), por cuya razdén es mas
necesario para nosotros formarnos una idea distinta del objeto cuya destruccion
suponemos imposible. La imposibilidad de ser destruido no puede existir y no puede
jamas ser concebida como existente por S misma, SIn0 que requiere necesariamente
algun objeto o existenciareal ala que pueda pertenecer. Ahora bien; continla todavia la
dificultad de formarnos una idea de este objeto o existencia sin recurrir a las cualidades
secundarias y sensibles.

No debemos omitir en esta ocasion nuestro metodo acostumbrado de examinar las ideas
considerando las impresiones de que se derivan. Las impresiones que obtenemos por la
vision y la audicion, € olfato y el paladar, segun afirma la filosofia moderna, no tienen
semejanza alguna con los objetos, y, por consecuencia, la idea de solidez, que se supone
real, no puede derivarse jamas de ninguno de estos sentidos. Queda, pues, solo €l tacto
como €l sentido que pueda proporcionar la impresion que sea € original de la idea de
solidez, y de hecho imaginamos naturalmente que tocamos la solidez de los cuerpos y
gue no necesitamos Mas gue tocar a un objeto para percibir esta cualidad. Sin embargo,
este método de pensamiento es mas popular que filosofico, como resultara de las
siguientes reflexiones:

Primeramente, es facil observar que, aungue los cuerpos son tocados mediante su
solidez, sin embargo, €l tacto es algo muy diferente de la solidez y que no tiene la menor
semejanza con ella. Un hombre que tiene una mano paralitica posee unaidea tan perfecta
de la impenetrabilidad cuando observa que esta mano se halla sostenida por una mesa
como cuando toca la misma mesa con la otra mano. Un objeto que oprime uno de
nuestros miembros encuentra resistencia, y esta resistencia, por e movimiento que
concede a los nervios y a los espiritus animales, despierta una cierta sensacion en el
espiritu; pero no se sigue de aqui que la sensacion, e movimiento y laresistencia sean de
ningiin modo o mismo.

Segundo. Las impresiones del tacto son impresiones simples, excepto cuando se las
considera con relacion a su extension, 1o que en nada importa a nuestro proposito
presente, y de esta simplicidad infiero que no representan ni la solidez ni ningin objeto
real. Pues supongamos dos casos, a saber: €l de un hombre que oprime una piedra o un
cuerpo solido con su mano y e de dos piedras que se oprimen reciprocamente. Se
concedera facilmente que estos casos no son semejantes en ningun respecto, sino que en
€l primero va unido con la solidez un contacto o sensacion del cua no hay ni rastro en €l
segundo. Para hacer, pues, a estos casos semejantes es necesario suprimir alguna parte de
la impresion que se experimenta por la mano u érgano de sensacién, y como esto es

141



Psikolibro

imposible en una impresion simple, nos vemos obligados a suprimirla toda €ella, o que
prueba que estaimpresion total no tiene un arquetipo 0 modelo en |os objetos externos, a
lo que podemos anadir que la solidez supone necesariamente dos cuerpos juntamente con
la contigliidad y el choque, y esto siendo un objeto compuesto, no puede ser representado
nunca por una impresion simple. No es preciso mencionar que, aunque la solidez
continda siempre invariablemente la misma, las impresiones del tacto cambian a cada
momento en nosotros, o que es una prueba clara de que las Ultimas no son
representaciones de la primera.

Asi, existe una oposicién directa y total entre nuestra razén y nuestros sentidos, o,
hablando mas propiamente, entre las conclusiones de causa a efecto y aquellas que nos
persuaden de la existencia continua e independiente de los cuerpos. Cuando razonamos
de causa a efecto concluimos que el color, € sonido, €l sabor, € olor no tienen una
existencia continua e independiente. Cuando excluimos estas cualidades sensibles no
gueda en el universo nada que tenga una existenciatal.

Seccion V
Delainmaterialidad del alma.

Habiendo hallado tales contradicciones y dificultades en todos los sistemas relativos a
los objetos externos y en la idea de la materia que nos imaginamos tan clara y
determinada, debemos naturalmente esperar tropezar aln con mayores dificulta des y
contradicciones en todas las hipotesis referentes a nuestras percepciones internas y a la
naturaleza del espiritu que propendemos a imaginarnos mucho més obscura e incierta.
Sin embargo, en esto nos engafiamos. El mundo intelectual, aunque envuelto en infinitas
obscuridades, no se halla lleno de contradicciones como las que hemos descubierto en €l
mundo natural. Lo que es conaocido relativo a él concuerda con € mismo, y lo que es
desconocido debemos contentarnos con dejarlo asi.

Es cierto que, si prestamos fe a ciertos fil6sofos, éstos nos prometen disminuir nuestra
ignorancia; pero me temo que sea a costa de llevarnos a contradicciones de las que el
asunto por si mismo esta exento. Estos filésofos son los curiosos investigadores de las
substancias materiales o inmateriales en las que suponen que nuestras percepciones
residen. Para detener las infinitas cavilaciones en ambos bandos, no veo mejor método
gue preguntar a estos fil6sofos en pocas paabras. ¢Qué sé entiende por substancia e
inherencia? Después de que hayan respondido a esta cuestion, y solo entonces, sera
razonable entrar seriamente en la controversia.

Hemos hallado que era imposible responder a la antedicha cuestion con respecto a la
materia y los cuerpos; aparte de que en el caso del espiritu tropieza con las mismas
dificultades, encuentra en él ademas algunas adicionales que son peculiares a este asunto.
Como toda idea se deriva de una impresion precedente, si tuviésemos una idea de la
substancia de nuestro espiritu debiamos tener también una impresion de €ella, 1o que es
muy dificil, si no imposible, de concebir. Pues ¢como puede una impresion representar a
una substancia mas que asemejandose a ella? ¢Y cOmo puede unaimpresion asemejarse a
una substancia, ya que, segun esta filosofia, no es una substancia y no tiene ninguna de
las cualidades peculiares o caracteristicas de una substancia?

142



Psikolibro

Degjando a un lado la cuestion de que puede o0 no ser por la de que realmente es, ruego a
los filosofos que pretender que tenemos una idea de la substancia de nuestros espiritus
gue me indiquen laimpresién que la produce y que me digan clara mente de qué manera
esta impresion actla y de qué objeto se deriva. ¢ES una impresion de sensacion o
reflexion? ¢Es agradable, penosa o indiferente? ;Nos acompafia siempre o se presenta de
nuevo en determinados intervalos? S tiene intervalos, ¢cuando se presenta de nuevo
principalmente y por qué causas se produce esto?

Si en lugar de responder a estas cuestiones se quiere evadir la dificultad diciendo que la
definicién de una substancia es algo gue existe por si mismo y que esta definicion debe
satisfacernos por si misma, observaré que esta definicion concuerda con todo lo que es
posible concebir y no servira jamas para distinguir la substancia del accidente o el alma
de sus percepciones. Pues razono asi: Todo |o que se concibe claramente puede existir, y
todo lo que es claramente concebido de alguna manera debe existir de la misma manera.
Este principio ha sido ya reconocido. Ademas, todo lo que es diferente es distinguible, y
todo lo que es distinguible es separable por la imaginacion. Este es otro principio. Mi
conclusion de ambos es que, puesto que todas nuestras percepciones son diferentes entre
si y de todo lo restante del universo, son también distintas y separables y pueden ser
consideradas como existiendo separadamente y pueden existir separadamente y no tener
necesidad de ninguna otra cosa para mantener su existencia. Son, por consiguiente,
substancias de la manera segun la cual |a antedicha definicidn explica una substancia.

Asi, ni considerando el primer origen de las ideas ni por medio de una definicion somos
capaces de llegar a una nocién satisfactoria de substancia, |0 que me parece una razén
suficiente para abandonar del todo la disputa relativa a la materialidad e inmaterialidad
del almay me hace condenar absolutamente aun la cuestion misma.

No tenemos una idea perfecta de nada mas que de una percepcion. Una substancia es
enteramente diferente de una percepcion. Por consiguiente, no tenemos una idea de
substancia. La inherencia en algo se supone requerida para fundamentar la existencia de
una percepcion. No tenemos, pues, idea de inherencia. ¢Qué posibilidad, pues, hay de
responder a la cuestion de si |as percepciones son inherentes a una substancia material o
inmaterial, cuando aun no entendemos el sentido de la cuestion?

Existe un argumento empleado cominmente en favor de lainmaterialidad del alma, que
me parece digno de notarse. Todo |o que es extenso consiste en partes, y todo lo que tiene
partes es divisible, s no en realidad, a menos en la imaginacion. Sin embargo, es
imposible que algo divisible pueda ser unido a un pensamiento o percepcion, gue es un
ser totalmente inseparable e indivisible. Pues suponiendo un enlace tal, ¢el pensamiento
indivisible existiria alaizquierda o la derecha de este cuerpo extenso y divisible? ¢Sobre
la superficie 0 en e medio? ¢Sobre e lado superior o inferior? Si existe unido a la
extension, debe existir en alguna parte y en sus dimensiones. Si existe en sus
dimensiones, debe o existir en una parte particular, y entonces esta parte particular es
indivisible y la percepcidn se halla unida solamente con ellay no con la extension, o, si €l
pensamiento existe en todas partes, debe ser también extenso, separable y divisible como
el cuerpo, lo que es totalmente absurdo y contradictorio. Pues ¢se puede concebir una
pasion de una yarda de longitud, un pie de latitud y una pulgada de profundidad?

143



Psikolibro

Pensamiento y extension son, pues, cualidades totalmente incompatibles, que jamés
pueden unirse en un sujeto.

Este argumento no afecta a la cuestion relativa a la substancia del ama, sino solamente
a la relativa a su enlace en un lugar con la materia, y, por consiguiente, no sera
inadecuado considerar en general qué objetos son 0 no susceptibles de enlazar se en un
lugar. Esta es una cuestion curiosa y puede llevarnos a algunos descubrimientos de
considerable importancia.

La primera nocién de espacio y extension se deriva Unicamente de los sentidos de la
vista 'y del tacto, y sdlo lo que es coloreado o tangible tiene partes dispuestas de una
manera tal que sugieren esta idea. Cuando disminuimos 0 aumentamos un sabor sucede
algo distinto que cuando aumentamos o disminuimos un objeto visible, y cuando varios
sonidos impresionan nuestro oido a la vez, solo € habito y la reflexion nos hacen
formarnos una idea de los grados de distancia y contiglidad de los objetos de los cuales
aquellos provienen. Todo o que tiene un lugar en que existe, o debe ser como extenso o
debe ser un punto matematico sin partes 0 composicién. Lo que es extenso debe tener una
figura particular, como, por g emplo, cuadrada, redonda, triangular; ninguna de las cuales
concordard con un deseo o de hecho con una impresion o idea, exceptuadas las de
aquellos dos sentidos que antes mencionamos. No serd posible considerar un deseo,
aungue indivisible, como un punto matematico, pues en este caso seria posible, por la
adicion de otros, hacer dos, tres, cuatro deseos 'y disponer y situar a éstos de manera que
obtuviésemos una longitud, latitud y profundidad determinada, o que es evidentemente
absurdo.

No sera sorprendente, después de esto, que yo exponga una maxima que es condenada
por muchos metafisicos y que se estima contraria a los principios mas ciertos de la razén
humana. Esta maxima es gue un objeto puede exigtir y no hallarse en ninguna parte, y
afirmo que esto no sblo es posible, sino que la mayor parte de los seres existen y deben
existir de esta manera. Un objeto puede decirse que no se hala en ninguna parte cuando
sus partes no se hallan situadas las unas con respecto de las otras de modo que formen
unafigurao cantidad, ni €l todo con respecto alos otros cuerpos, de modo que responda a
nuestras nociones de contiguiidad o distancia. Ahora bien; es evidente que esto sucede con
todas nuestras percepciones y objetos, excepto los de lavistay tacto. Unareflexion moral
no puede ser colocada a la derecha o a la izquierda de una pasion, ni un olor o sonido
puede tener una figura cuadrada o circular. Estos objetos o percepciones se hallan tan
lgjos de exigir un lugar particular, que son incompatibles con é de un modo absoluto y
aun laimaginacion no puede atribuirselo. En cuanto al absurdo de suponer que existen en
ninguna parte, podemos considerar que si las pasiones y 10s sentimientos se presentasen a
la percepcion como teniendo un lugar particular, la idea de la extensiéon podria derivarse
de ellos lo mismo que la vista y €l tacto, lo que es contrario a lo que ya hemos
establecido. Si no aparecen como teniendo un lugar determinado, pueden existir de esta
misma manera, ya que todo |o que concebimos es posible.

No sera ahora necesario probar que las percepciones que son simples y no existen en
ningun lugar son incapaces de enlazarse en un lugar con la materia de |os cuerpos, que es
extensa y divisible, ya que es imposible hallar una relacién més que sobre la base de una
cualidad comin(39). Vale mas emplear nuestro tiempo en considerar que esta cuestion
del enlace de los objetos en un lugar no se presenta solo en las disputas metafisicas

144



Psikolibro

relativas a la naturaleza del alma, sino que aun en la vida corriente tenemos ocasion de
examinarla en cada momento. Asi, suponiendo que consideramos un higo en un extremo
de la mesa y una aceituna en otro, es evidente que, a formarnos la idea de estas
substancias complejas, una de las ideas mas manifiestas es la de sus diferentes sabores, y
es evidente que incorporamos y unimos estas cualidades con otras gue son coloreadas y
tangibles. El sabor amargo de la una y el dulce del otro se supone que se hallan en €l
cuerpo visible y que estédn separados entre si por la longitud entera de la mesa. Esta es
una ilusion tan notable y natural que sera adecuado considerar los principios de que se
deriva

Aungue un objeto extenso es incapaz de unirse en un lugar con otro que existe sin lugar
alguno o extension, son ambos, sin embargo, susceptibles de muchas otras relaciones.
Asi, e sabor y olor de un fruto son inseparables de sus restantes cualidades de color y
tangibilidad, y cualquiera de ellas que sea la causa o € efecto, es cierto que son siempre
coexistentes. No son solo coexistentes en general, sino también contemporaneas en
cuanto a su apariciéon a espiritu, y por la aplicacién del cuerpo extenso de nuestros
sentidos percibimos su sabor y olor particular. Las relaciones, pues, de causalidad y
contigliidad en €l tiempo de su apariencia, entre €l objeto extenso y la cualidad que existe
sin un lugar determinado, deben gercer un efecto tal sobre el espiritu que cuando uno de
ellos aparece dirigira éste inmediatamente su pensamiento ala concepcion del otro. No es
esto todo. No sdlo dirigimos nuestros pensamientos del uno a otro por razdn de su
relacién, sino que intentamos igualmente concederles una nueva relacion, a saber: la del
enlace en un lugar que puede hacer la transicion mas facil y natural. Pues existe una
propiedad, que he tenido ocasién de hacer notar, en la naturaleza humanay que explicaré
mas plenamente en su debido lugar, a saber: que cuando |os objetos estéan unidos por una
relacién, propendemos decididamente a afiadirles alguna nueva relacion para hacer la
union mas completa. En nuestra disposicion ordenada de los cuerpos jamés dejamos de
colocar en relacién de contigliidad 1os que son semejantes entre si, 0 al menos de situarlos
en puntos de vista correspondientes. ¢Por quée? Porque experimentamos una satisfaccion
anadiendo la relacion de contiglidad a la de semejanza o la de semejanza de situaciéon a
la de las cualidades. Los efectos de esta tendencia han sido observados ya(40) en la
semejanza que suponemos con tanta presteza entre las impresiones particulares y sus
causas externas. Sin embargo, no halaremos un efecto mas evidente de esto que € caso
presente, en el que, partiendo de las relaciones de causalidad y contiglidad en el tiempo
entre dos objetos, fingimos la de unién en un lugar para fortalecer la conexion.

Sean las que sean las nociones confusas que podamos formarnos de la unién en un
lugar de un cuerpo extenso, como un higo, y su sabor particular, es cierto que, después de
reflexionar acerca de ello, debemos observar en esta union algo total mente ininteligible y
contradictorio. Pues si nos ponemos a nosotros mismos la cuestion clara de si e sabor
gue concebimos contenido en la circunferencia del cuerpo se halla en todo éste o sdlo en
una parte, nos quedaremos perplejos y veremos la imposibilidad de dar una respuesta
satisfactoria. No podemos replicar que se halla sélo en una parte, pues la experiencia nos
convence de que todas las partes tienen e mismo sabor. Tampoco podemos responder
gue existe en todas las partes, pues de ser asi tendriamos que suponer que posee una
figura 'y que es extenso, lo que es absurdo e incomprensible. Aqui, pues, nos halamos
bajo la influencia de dos principios que son directamente contrarios entre si, a saber: la
inclinacion de nuestra fantasia, por la que somos llevados a incorporar € sabor al objeto

145



Psikolibro

extenso, y de nuestra razén, que nos muestra la imposibilidad de tal incorporacion.
Hallandonos divididos entre estos dos principios opuestos, ho renunciamos a ninguno de
los dos, sino que envolvemos el asunto en una obscuridad tal que no percibimos ya la
oposicion. Suponemos que €l sabor existe dentro de la circunferencia del cuerpo, pero de
una manera que llena el todo sin poseer extension y existe en cada parte sin separacion.
En pocas palabras, usamos en nuestro modo mas familiar de pensar e principio
escol astico, que aparece tan sorprendente, de totum in toto et totum in qualibet parte, que
es lo mismo que s dijésemos que una cosa se halla en determinado lugar y que sin
embargo no esta ali.

Todo este absurdo procede de nuestro intento de conceder un lugar a lo que es
totalmente incapaz de él, y este intento, a su vez, surge de nuestra inclinacion a completar
la union que se funda sobre la causalidad y la contintidad del tiempo, atribuyendo a los
objetos un enlace en un lugar. Sin embargo, si alguna vez la razon tuviera la suficiente
fuerza para vencer un prejuicio, deberia triunfar en el presente caso. Pues nos queda tan
solo la eleccién entre el supuesto de que algunos seres existen sin lugar alguno, el de que
son extensos y poseen figura, o que cuando se hallan unidos a objetos extensos €l todo se
halla en el todo y € todo en cada una de las partes. El absurdo de los dos dltimos
supuestos prueba de un modo suficiente la veracidad del primero. No puede existir agui
una cuarta opinion, pues e supuesto de su existencia, a la manera de los puntos
mateméaticos, hace pasar € problema a segundo punto de vista, y supone que las varias
pasiones pueden colocarse en una figura circular, y que un cierto nimero de olores,
unidos con un cierto nimero de sonidos, pueden constituir un cuerpo de doce pulgadas
cubicas, 1o que aparece ridicul o apenas es mencionado.

Aungue desde este punto de vista no podemos menos de censurar a los materialistas
gue enlazan todo pensamiento con la extension, un poco de reflexion nos concedera igual
razon para criticar a sus antagonistas que enlazan todo pensamiento con una substancia
simple e indivisible. La filosofia més vulgar nos informa de que ningin cuerpo externo
puede hacerse conocido a espiritu de un modo inmediato y sin la interposicion de una
percepcion o imagen. La mesa que me aparece ahora es solo una percepcion, y todas sus
cualidades son cualidades de una percepcion. Ahora bien: la mas manifiesta de todas sus
cualidades es la extension. La percepcion esta formada de partes. Estas partes se hallan
situadas de tal modo que nos proporcionan la nocion de distancia y continuidad, de
longitud, latitud y profundidad. La determinacién de estas tres dimensiones es lo que
[lamamaos figura. La figura es movible, separada y divisible. Movilidad y separabilidad
son las propiedades que distinguen a los objetos extensos. Para acabar con todas las
disputas, la verdadera idea de la extension no se halla tomada méas que de una impresion
Yy, por consecuencia, debe coincidir de un modo perfecto con ella. Decir que laideadela
extension concuerda con algo es decir que es extensa.

Los librepensadores pueden a su vez triunfar, y habiendo hallado que existen
impresiones e ideas realmente extensas, pueden preguntar a sus antagonistas cOmo
pueden incorporar un objeto simple e indivisible a una percepcion extensa. Todos 10s
argumentos de los tedlogos pueden ser dirigidos en contra suya. ¢Se halla € objeto
indivisible, o la substancia inmaterial si se quiere, a la derecha o a la izquierda de la
percepcion? ¢Se hala en esta 0 en esta otra parte? ¢Se halla en todas partes sin ser
extensa? ¢O se hala totalmente en una parte sin degjar de halarse en e resto? Es

146



Psikolibro

imposible dar otra respuesta a estas cuestiones mas gue una que sea absurda en si misma
y que explicarala unién de nuestras percepciones indivisibles con una substancia extensa.

Esto me proporciona la ocasién de considerar de nuevo la cuestion relativa a la
substancia del alma, y aungque yo he censurado totalmente esta cuestion como inin-
teligible, no puedo menos de proponerme algunas reflexiones referentes a ella. Afirmo
gue la doctrina de la inmaterialidad, simplicidad e indivisibilidad de una substancia
pensante es un verdadero ateismo y servira para justificar todas las opiniones por las que
Spinoza es universalmente tan difamado. Partiendo de esta afirmacion, espero al menos
lograr una ventaja, a saber: que mis adversarios no tengan un pretexto para hacer odiosa
la presente doctrina con sus declamaciones cuando vean que puede volverse tan
fécilmente contra ellos.

El principio fundamental del ateismo en Spinoza es la doctrina de la ssmplicidad del
universo y la unidad de |a substancia, en la gue supone que son inherentes el pensamiento
y lamateria. Existe una sola substancia en e mundo, dice, y esta substancia es totalmente
simple e indivisible y existe en todas partes sin presentarse en algun lugar determinado.
Todo lo que descubrimos por la sensacion externa, todo lo que sentimos por la reflexion
interna, no es mas que modificaciones de este ser simple y gue existe necesariamente y
no posee una existencia distinta y separada. Toda pasion del alma, toda configuracion de
la materia, aunque diferentes y varias, son inherentes a la misma substancia y mantienen
en si mismas sus caracteristicas de distincion sin comunicarlas a sujeto en que son
inherentes. EI mismo substrato, si asi se puede hablar, sostiene las modificaciones méas
diferentes sin diferencia alguna en si mismo y las hace variar sin ninguna variacion
propia. Ni e tiempo, ni e lugar, ni toda la diversidad de la naturaleza son capaces de
producir alguna composicion o cambio en su perfecta simplicidad e identidad.

Creo que esta breve exposicion de los principios de este famoso ateo sera suficiente
para €l presente propdsito, y que sin entrar en estas |Gbregas y obscuras regiones seré
capaz de mostrar que esta diforme hipotesis es casi igua a la de la inmaterialidad del
alma, que ha llegado a ser tan popular. Para hacer esto evidente, recordemos 41) que toda
idea se deriva de una percepcion precedente y que es imposible que la idea de una
percepcion y la de un objeto o existencia externa puedan representar algo diferente de un
modo especifico. Cualquier diferencia que podamos suponer entre ellas nos es
incomprensible y nos hallamos obligados o a concebir un objeto externo meramente
como unarelacion sin un término relativo o hacer de é una percepcidn o impresion.

La conclusion que puedo sacar de esto parece a primera vista un sofisma; pero apenas
la examinemos hallaremos que es solida y satisfactoria. Digo, pues, que, ya que podemos
suponer, pero no concebir nunca, una diferencia especifica entre un objeto y una
impresion, cualquier conclusion que hagamos, relativa a enlace o discordancia de las
impresiones, no se reconocera ciertamente aplicable a los objetos; pero, por € contrario,
toda conclusion de este género que realicemos con respecto de los objetos sera
ciertamente aplicable a las impresiones. La razon no es dificil. Como se supone que un
objeto es diferente de una impresion, no podemos estar seguros de que la circunstancia
sobre que fundamentamos nuestro razonamiento sea comun a ambos, suponiendo que
fundamentamos nuestro razonamiento sobre la impresion. Es aun posible que € objeto
pueda diferir de ella en esta particularidad. En cambio, cuando realizamos primeramente
nuestro razonamiento referente a objeto, se halla libre de toda duda que € mismo

147



Psikolibro

razonamiento debe extenderse alaimpresion, y esto porque la cualidad del objeto en que
el argumento se funda debe, por 10 menos, ser concebida por el espiritu, y no podra ser
concebida a menos que sea comin a unaimpresion, ya que no tenemos mas ideas que las
gue se derivan de este origen. Asi, podemos establecer como una maxima cierta que no
podemos jamas, mediante un principio, Sino por una especie irregular de razonamientos
de experiencia(42), descubrir un enlace o discordancia entre objetos que no se extiendan
a las impresiones, aunque la proposicion inversa puede no ser igualmente verdadera, a
saber: que todas | as rel aciones descubribles en las impresiones son comunes a |os objetos.

Para aplicar esto a caso presente hay dos sistemas diferentes de seres que se nos
presentan, y yo supongo que me hallo sometido a la necesidad de asignarles alguna
substancia o fundamento de inherencia. Observo primeramente la totalidad de los objetos
0 de los cuerpos. € sol, la luna y las estrellas, la tierra, los mares, las plantas, los
animales, los hombres, |os barcos, las casas y otras producciones del Arte o la Naturaleza.
Aqui aparece Spinoza, y me dice gque todo esto son solo modificaciones, y que el sujeto a
gue son inherentes es simple, no tiene partes y es indivisible. Después de esto considero
€l otro sistema de seres, a saber: el mundo del pensamiento 0 misimpresiones e ideas. En
éste observo otro sol, luna y estrellas; otras tierras y mares, cubiertos y habitados por
plantas y animales; ciudades, casas, montes, rios, y en breve, todo |o que puedo descubrir
0 concebir en e primer sistema. Durante mi investigacion acerca de éste, los tedlogos se
presentan y me dicen que también son modificaciones y modificaciones de una
substancia simple, sin partes e indivisible. Inmediatamente me ensordece € ruido de
miles de voces que tratan la primera hipétesis de odiosa y despreciable y consideran la
segunda con aplauso y veneracion. Dirijo mi atencion a las hipétesis para ver cud puede
ser la razon de una parcialidad tan grande, y halo que tienen e mismo defecto de ser
ininteligibles y que, en tanto que podemos entenderlas, son tan semejantes que es
imposible descubrir un absurdo en una de ellas que no sea comun a las dos. No poseemos
idea alguna de una cualidad de un objeto que no concuerde con una cualidad de una
impresién o no la represente, y esto porgue todas nuestras ideas se derivan de las
impresiones. Por consiguiente, no podemos hallar jaméas una discordancia entre un objeto
extenso, como una modificacion, y una esencia simple y sin partes, como su substancia, a
menos que la discordancia no tenga lugar igualmente entre la percepcion o impresion del
objeto extenso y la misma esencia sin partes. Toda idea de la cualidad de un objeto pasa a
través de unaimpresion y, por consiguiente, toda relacion perceptible, ya de conveniencia
0 de discordancia, debe ser comun alavez alos objetosy las impresiones.

Sin embargo, aunque este argumento considerado en general parece evidente y libre de
toda duda y contradiccion, para hacerlo mas claro y sensible considerémoslo en detalle y
veamos s todos los absurdos que han sido hallados en e sistema de Spinoza no pueden
igualmente descubrirse en e de los tedlogos (43).

Primeramente se ha dicho contra Spinoza, més de acuerdo con la manera de hablar que
de pensar escolastica, que un modo no siendo una existencia distinta o separada, debe ser
lo mismo que su substancia y, por consiguiente, que la extension del universo debe, en
cierto modo, unificarse con la esencia simple y sin partes, en la cua se supone que €
universo es inherente. Ahora bien; puede pretenderse que esto es totalmente imposible e
inconcebible, a menos que la substancia indivisible se extienda a si misma de modo que
corresponda con la extension, o la extension se contraiga a si misma de manera que se

148



Psikolibro

identifigue con la substancia indivisible. Este argumento parece exacto en tanto que
podemos entenderlo, y es claro que no se necesita mas que cambiar sus términos para
aplicar el mismo argumento a nuestras percepciones extensas y la esencia smple del
ama; las ideas de los objetos y percepciones siendo en todos los respectos [0 mismo,
solamente que acompanadas del supuesto de una diferencia que es desconocida e
incomprensible.

Segundo. Se ha dicho que no poseemos ninguna idea de substancia que no sea aplicable
alamateria ni ninguna idea de una substancia distinta que no sea aplicable a toda porcién
distinta de materia. La materia, pues, no es un modo, sino una substancia, y cada parte de
la materia no es un modo distinto, sino una substancia distinta. He probado ya que no
tenemos una idea perfecta de substancia; pero, tomandola por algo que existe por si
mismo, es evidente que toda percepcion es una substancia y que toda parte distinta de una
percepcion es una substancia distinta. Por consecuencia, una de las hipdtesis tropieza con
las mismas dificultades en este respecto que la otra.

Tercero. Se ha objetado a sistema de una substancia simple del universo, que esta
substancia siendo el soporte o0 substrato de toda cosa, debe en e mismo instante hallarse
modificada en formas que son contrarias e incompatibles. Las figuras redondas y
cuadradas son incompatibles en la misma substancia y a mismo tiempo. ¢Como es
posible que la misma substancia pueda a la vez hallarse modificada en una mesa cuadrada
y en una mesa redonda? Y o me pongo la misma cuestion con respecto a las impresiones
de estas mesas y hallo que la respuesta no es més satisfactoria en este caso que en € otro.

Resulta, pues, que, desde cualquier punto de vista que se considere, aparecen las
mismas dificultades y que no podemos dar un paso adelante al establecer lasimplicidad e
inmaterialidad del alma sin preparar el camino para un ateismo peligroso e irreparable.
Sucede o mismo s en lugar de llamar pensamiento a una modificacién del ama le
damos &l nombre més antiguo, y ahora mas de moda, de accién. Por accion entendemos
lo mismo que lo que se llama abstractamente modo, esto es, algo que, propiamente
hablando, no es ni distinguible ni separable de una substancia, ni que se concibe
solamente mediante una distincién de razén o una abstraccién. Sin embargo, nada se gana
con este cambio del término de modificacion por € de accién, ni nos libertamos de una
soladificultad por este medio, como resultara de las siguientes reflexiones:

Primero. Observo que la palabra accion, segun la explicacion de ella, no puede ser
aplicada exactamente a una percepcion como derivada del espiritu, como substancia
pensante. Nuestras percepciones son realmente diferentes y separables y distinguibles
entre si y de todo lo demés que podamos imaginarnos, y, por consiguiente, es imposible
concebir como pueden ser la accion 0 modo abstracto de una substancia. El g emplo del
movimiento, del que se hace uso comunmente para mostrar de qué manera la percepcion
depende, como una accion, de su substancia, confunde més que instruye. El movimiento,
segun toda apariencia, no trae consigo un cambio real o esencial en los cuerpos, sino que
altera tan sélo su relacion con otros objetos. Sin embargo, entre una persona paseandose
por la mafiana en un jardin en compafiia de una persona que le es agradable, y una
persona por la tarde encerrada en un calabozo y llena de terror y resentimiento, parece
existir una diferencia radical y de un género muy diferente del que es producido en un
cuerpo por & cambio de su situacion. Del mismo modo que concluimos de la distincion y
separabilidad de sus ideas que los objetos externos poseen una existencia separada los

149



Psikolibro

unos de los otros, cuando convertimos estas ideas en nuestros objetos debemos hacer la
misma conclusion con respecto a ellos, segun el razonamiento precedente. Por lo menos
debe confesarse que, no teniendo ninguna idea de la substancia del ama, es imposible
para nosotros decir cOmo puede ésta admitir tales diferencias y hasta oposiciones de
percepcion sin ningun cambio fundamental, y, por consecuencia, no podemos decir jaméas
en qué sentido las percepciones son acciones de esta substancia. El uso de la palabra
accion, pues, no acompafiado de un sentido, en lugar del de la palabra modificacién, no
anade nada a nuestro conocimiento ni representa ventgja alguna para la doctrina de la
inmaterialidad del alma.

Afiado en segundo lugar que, si trae alguna ventaja para la causa, debe traer una ventgja
igual paralacausa del ateismo. Pues ¢nuestros tedlogos pretenderan hacer un monopolio
de la palabra accion y hacer que los ateos no puedan poseerla igualmente y afirmar que
las plantas, animales, hombres, etc., no son mas gue acciones de una substancia universal
simple que se desarrolla por si misma segun una absoluta necesidad? Se dira que esto es
totalmente absurdo. Y o concedo que esininteligible; pero al mismo tiempo afirmo, segun
los principios antes explicados, que es imposible descubrir ninguin absurdo en el supuesto
de que los diversos objetos de la natural eza son acciones de una substancia simple gue no
sea aplicable al supuesto andlogo relativo alasimpresiones e ideas.

De estas hipétesis relativas a la substancia y al enlace en un lugar de nuestras
percepciones pasamos a otra mas inteligible que la primera y mas importante que la
Ultima, a saber: la que se refiere a las causas de nuestras percepciones. La materia 'y €l
movimiento, se dice cominmente en las escuelas, aunque varios, son siempre materia 'y
movimiento y producen solamente una diferencia en la posicion o situacion de los
objetos. Dividase un cuerpo tantas veces como plazca: sera siempre cuerpo: coldguese en
una figura: nada resultara méas que una figura o relacion de partes. Muévasele de una
manera cualquiera: no se hallara mas que movimiento o cambio de relacion. Es absurdo
imaginar que e movimiento de un circulo, por emplo, no debe ser més que movimiento
en un circulo, mientras que movimiento en otra direccion, como en una elipse, debe ser
una pasion o reflexion moral; que € choque de dos particulas globulares se convierta en
una sensacion de dolor y el encuentro de dos particulas triangulares proporcione placer.
Ahora bien; como estos diferentes choques, variaciones y mezclas son |os solos cambios
de que la materia es susceptible y ninguno de ellos nos aporta unaidea del pensamiento o
percepcion, se concluye que el pensamiento no puede ser producido nunca por la materia.

Pocos pueden ser capaces de resistir a la aparente evidencia de este argumento, y, sin
embargo, no hay nada en e mundo més facil de refutar que é. Necesitamos tan solo
reflexionar sobre |o que ya ha sido probado con amplitud, a saber: que jamas percibimos
una conexion entre causas y efectos y que solo por la experiencia de su unién constante
Ilegamos a conocimiento de su relacion. Ahora bien; como todos |os objetos que no son
contrarios son susceptibles de una unién constante y como los objetos reales no son
contrarios, he inferido ya de estos principios que, considerando €l asunto a priori algo
puede producir algo, y que jamas descubriremos una razén de por qué un objeto puede o
no ser causa de otro tan grande o tan pequefio como pueda ser la semejanza existente
entre ellos. Esto destruye evidentemente el razonamiento precedente relativo a la causa
del pensamiento 0 percepcion; pues aunque no se presenta ninguna relacion entre el
movimiento y e pensamiento, sucede |0 mismo con todas las causas y efectos restantes.

150



Psikolibro

Coléguese un cuerpo del peso de una libra en un extremo de una palanca y otro peso
igual en e otro; en este caso no se hallard més en estos cuerpos un principio de
movimiento que de pensamiento o percepcion. Si se pretende, pues, probar a priori que
una posicion tal de los cuerpos no puede jamas producir pensamiento, porque mirese
COmo Se quiera N0 es Mas que una posicion de cuerpos, se debe por e mismo
razonamiento concluir que no puede jamas producir movimiento, ya que no existe una
conexion més aparente en este caso que en e otro. Sin embargo, como la Ultima
conclusion es contraria a la experiencia evidente y como es posible que podamos tener
una experiencia analoga de las actividades del espiritu y podamos percibir una conexion
de pensamiento y movimiento, se razona demasiado precipitadamente cuando partiendo
de una mera consideracion de las ideas se concluye que es imposible que el movimiento
jamas pueda producir pensamiento o una diferente disposicion de las partes dar lugar a
una diferente pasion o reflexion. Es més; no es sdlo posible que podamos tener una
experiencia tal, Sino gque es cierto que la poseemos, ya que cada uno puede percibir que
las disposiciones de su cuerpo hacen cambiar sus pensamientos y sentimientos. Si se dice
gue esto depende de la union del almay e cuerpo, responderé que debemos separar la
cuestion relativa a la substancia del espiritu de la concerniente a la causa de su
pensamiento, y que, limitandonos a la dltima cuestion, hallamos, comparando sus ideas,
gue pensamiento y movimiento son diferentes entre si, y por experiencia, que se hallan
constantemente unidos, o que constituyendo todas las circunstancias que entran en la
idea de causa y efecto cuando se aplica a las actividades de la materia, debemos concluir
de un modo cierto que el movimiento esy debe ser realmente la causa del pensamiento y
la percepcion.

Parece restar tan solo en este caso €l dilema de o afirmar que nada puede ser causa de
otra cosa sino cuando el espiritu puede percibir la conexién en sus ideas de los objetos, 0
mantener que todos los objetos que hallamos constantemente unidos deben ser
considerados por esta razon como causas y efectos. Si nos decidimos por la primera parte
del dilema, las consecuencias son las que siguen:

Primero. Afirmamos en realidad que no existe en e universo algo semeante aun
principio productivo, ni aun la divinidad misma, ya que nuestra idea del Ser Supremo se
deriva de impresiones particulares, ninguna de las cuales tiene eficacia alguna ni parece
tener conexion de ninguna especie con cualquier otra existencia. En cuanto a que se
pueda decir que la conexion de un ser infinitamente poderoso y la de un efecto que é
quiere es necesaria e inevitable, respondo que no tenemos idea de un ser dotado con
algin poder y mucho menos de uno dotado con un poder infinito. Pero s se quiere
cambiar las expresiones, solo podemos definir el poder por conexion, y despues, a decir
gue laidea de un ser infinitamente poderoso se halla enlazada con la de todo efecto que él
guiere, no hacemos mas que afirmar que un ser cuya volicion se halla enlazada con todo
efecto estd enlazada con cada efecto, |0 que es una proposicion idéntica y no nos concede
un conocimiento de la naturaleza de este poder o conexion.

Segundo. Sin embargo, suponiendo que la divinidad fuese €l principio grande y eficaz
gue suple la deficiencia de todas las causas, iriamos a dar a la mas grande de las
impiedades y a més grande de los absurdos. Pues por la misma razén que recurrimos a él
en las actividades naturales y afirmamos que la materia no puede por si misma comunicar
el movimiento o producir pensamiento, porque no existe una conexion aparente entre

151



Psikolibro

estos objetos, debemos reconocer que la divinidad es €l autor de todas nuestras voliciones
y percepciones, ya que no poseen una conexion méas aparente entre ellas o con la
substancia supuesta pero desconocida del alma. Esta influencia del Ser Supremo,
sabemos que ha sido afirmada por varios filosofos(44) con relacion a todas las acciones
del espiritu, excepto la volicion, 0 més bien una parte no considerable de la volicién,
aunque es facil percibir que esta excepcion es un mero pretexto para evitar las
consecuencias peligrosas de esta doctrina. Si nada es activo y todo no tiene mas que un
poder aparente, el pensamiento no es de ningln modo més activo que la materia, y Si esta
inactividad debe hacernos recurrir a la divinidad, e Ser Supremo es la causa real de
nuestras acciones, tanto de las buenas como de las malas, de las viciosas como de las
virtuosas.

Asi nos vemos necesariamente reducidos a otro término del dilema, a saber: que todos
los objetos que se hallan constantemente unidos han de ser considerados solamente por
esta razon como causas y efectos. Ahora bien; como todos los objetos que no son
contrarios son susceptibles de un enlace constante y como los objetos reales no son
contrarios, se sigue que podemos determinar por meras ideas que algo debe ser la causa
de algo, lo que evidentemente concede la ventga a los materialistas sobre sus
antagonistas.

Para expresar, pues, la decision final basandonos en todo esto, diremos que la cuestion
relativa a la substancia del ama es absolutamente ininteligible; todas nuestras
percepciones no son susceptibles de una union local tanto con lo que es extenso como
con lo inextenso, siendo las unas de un género y las otras de otro, y como el enlace
constante de los objetos constituye la verdadera esencia de la causa y € efecto, la materia
y e movimiento pueden ser considerados frecuentemente como causas del pensar en
cuanto tenemos alguna nocién de esta relacion.

Es ciertamente algo indigno para la filosofia, cuya autoridad soberana debe ser
reconocida en todas partes, € obligarla en cada ocasién a hacer una apologia de sus
conclusiones y a justificarse ante cada arte y ciencia particular que pueda sentirse
ofendida. Esto recuerda el caso de un rey gue fuese procesado por altatraicion contra sus
subditos. Solamente existe una ocasion en que la filosofia pensara necesario y aun
honroso justificarse, y ésta se presenta cuando la religion parece hallarse ofendida en lo
mas minimo, cuyos derechos le son tan queridos como |os suyos propios, y realmente son
los mismos. Si alguno, pues, imaginase que los precedentes argumentos son de algin
modo peligrosos para la religion, espero que la siguiente apologia disipard sus
aprensiones.

No existe ningun fundamento para una conclusion a priori, relativa a las actividades o
duracién de un objeto del que es posible al espiritu humano formarse un concepto. Un
objeto puede ser imaginado como totalmente inactivo 0 como destruido en un momento,
y es un principio evidente que todo lo que podemos imaginar es posible. Ahora bien; esto
no es menos cierto de la materia que del espiritu, de una substancia compuesta y extensa
gue de una simple e inextensa. En ambos casos |os argumentos metafisicos en favor de la
inmortalidad del alma no llegan a ninguna conclusion, y en ambos casos |os argumentos
morales y los que se derivan de la analogia de la naturaleza son igualmente fuertes y
convincentes. Si mi filosofia, pues, no aporta nada a los argumentos en favor de la

152



Psikolibro

religion, tengo al menos la satisfaccion de pensar gue no destruye a ninguno de ellos, sino
gue todo permanece como estaba antes.

Seccién VI
Delaidentidad personal.

Hay agunos filésofos que imaginan que somos conscientes intimamente en todo
momento de lo que Ilamamos nuestro Yo, que sentimos su existencia y su continuacion
en la existencia, y se hallan persuadidos, aun mas que por la evidencia de una
demostracion, de su identidad y simplicidad perfecta. La sensacion mas intensa, la pasion
mas violenta, dicen, en lugar de distraernos de esta consideracion la fijan maés
intensamente y nos hacen apreciar su influencia sobre e Yo por el dolor o € placer.
Intentar una prueba ulterior de ello seria debilitar su evidencia, ya que ninguna prueba
puede derivarse de un hecho del cua somos tan intimamente conscientes, y no existe
nada de que podamos estar ciertos s dudamos de esto.

Desgraciadamente, todas estas afirmaciones positivas son contrarias a la experiencia
gue se presume en favor de ellas y no tenemos una idea del Yo de la manera que se ha
explicado aqui. ¢Pues de qué impresion puede derivarse esta idea? Esta cuestion es
imposible de responder sin una contradiccion manifiesta y un absurdo manifiesto, y es,
sin embargo, una cuestion que debe ser respondida si queremos tener una idea del Yo
claraeinteligible. Debe ser algunaimpresion la que dalugar atodaideareal. Ahora bien;
el Yo o personano es unaimpresion, sino |o que suponemos que tiene referencia a varias
impresiones 0 ideas. Si una impresion da lugar a la idea del Yo, la impresion debe
continuar siendo invariablemente la misma a través de todo el curso de nuestras vidas, ya
gue se supone gue existe de esta manera. Pero no existe ninguna impresiéon constante e
invariable. El dolor y e placer, lapenay laalegria, las pasiones y sensaciones se suceden
las unas a las otras y no pueden existir jamas a un mismo tiempo. No podemos, pues,
derivar laideadel Yo de unade estasimpresiones, y, por consecuencia, no existe tal idea.

Pero ¢qué sucedera con todas nuestras percepciones particulares, partiendo de esta
hipétesis? Todas son diferentes, distinguibles y separables entre si y pueden ser
consideradas separadamente, pueden existir separadamente y no necesitan de nada para
fundamentar su existencia. ¢De qué manera, pues, pertenecerdn a Yo y cdmo se
enlazardn con é? Por mi parte, cuando penetro mas intimamente en lo que llamo mi
propia persona, tropiezo siempre con alguna percepcion particular de calor o frio, luz o
sombra, amor u odio, pena o placer. No puedo jamas sorprenderme a mi mismo en algun
momento sin percepcion alguna, y jamas puedo observar mas que percepciones. Cuando
mis percepciones se suprimen por algin tiempo, como en & suefio profundo, no me doy
cuenta de mi mismo y puede decirse verdaderamente que no existo. Y s mis
percepciones fueran suprimidas por la muerte y no pudiese ni pensar, ni sentir, ni ver, ni
amar, ni odiar, después de la disolucion de mi cuerpo, me hallaria totalmente aniquilado y
no puedo concebir qué més se requiere para hacer de mi un no ser perfecto. Si alguno,
basandose en una reflexion seria'y sin prejuicio, piensa que tiene una nocion diferente de
su Yo, debo confesar que no puedo discutir méas largo tiempo con é. Todo lo que puedo
concederle es que tiene tanto derecho como yo y que somos esenciamente diferentes en
este respecto. Puede, quiz4, percibir algo simple y continuo que llame su Y0, aungue yo
estoy cierto de que no existe un principio semejante en mi.

153



Psikolibro

Degjando a un lado algunos metafisicos de este género, me atrevo a afirmar del resto de
los hombres que no son méas gque un enlace o coleccion de diferentes percepciones que se
suceden las unas a las otras con una rapidez inconcebible y que se halan en un flujo y
movimiento perpetuo. Nuestros 0jos no pueden girar en sus Orbitas sin variar nuestras
percepciones. Nuestro pensamiento es aun mas variable que nuestra vista, y todos
nuestros demas sentidos y facultades contribuyen a este cambio y no existe ningan poder
del ama que permanezca siempre € mismo ni aun en un solo momento. El espiritu es
una especie de teatro donde varias percepciones aparecen sucesivamente, pasan, vuelven
a pasar, se dedizan y se mezclan en una infinita variedad de posturas y situaciones.
Propiamente hablando, no existe ssmplicidad en ellas en un momento ni identidad en
diferentes, aunque podamos sentir la tendencia natural a imaginarnos esta simplicidad e
identidad. La comparacion del teatro no debe engafiarnos. Sbélo las percepciones
sucesivas constituyen el espiritu y no poseemos la nocion méas remota del lugar donde
estas escenas se representan o de los materiales de que estan compuestas.

¢Qué nos produce, pues, una inclinacion tan grande a atribuir una identidad a estas
percepciones sucesivas y a suponer gue nosotros poseemos una existencia invariable e
ininterrumpida a través de todo el curso de nuestras vidas? Para responder a esta cuestion
debemos distinguir entre identidad personal en cuanto se refiere a nuestro pensamiento o
imaginacion y en cuanto se refiere a nuestras pasiones o al interés que tenemos por
nosotros mismos. Lo primero constituye nuestro asunto presente, y para explicarlo de un
modo perfecto debemos entrar profundamente en la materia y dar razén de la identidad
gue atribuimos a las plantas y animales, existiendo una gran analogia entre ella 'y la
identidad de nuestro Y 0 o persona.

Tenemos una idea distinta de un objeto que permanece invariable e ininterrumpido a
través de las supuestas variaciones del tiempo, y a esta idea la llamamos la de identidad.
Tenemos también una idea distinta de varios objetos diferentes existiendo en sucesion y
enlazados entre si por una intima relacion, y esto para una consideracion exacta
proporciona una nocion de diversidad tan perfecta como si no existiese ninguna clase de
relacion entre los objetos. Sin embargo, aungue estas dos ideas de identidad y de una
sucesion de objetos relacionados sean en si mismas perfectamente distintas y hasta
contrarias, es cierto que en nuestra manera de pensar corriente se confunden
generalmente entre si. La actividad de la imaginacion por la que consideramos el objeto
ininterrumpido e invariable y aguella por la que reflexionamos sobre la sucesion de
objetos relacionados son casi 1as mismas para el sentimiento y no se requiere mucho mas
esfuerzo de pensamiento en el Ultimo caso que en e primero. La relacion facilita la
transicion del espiritu de un objeto al otro y hace su paso tan suave como si contemplase
un objeto continuo. Esta semegjanza es la causa de la confusion y error que nos hace
substituir la nocion de identidad a la de objetos rel acionados. Aungue en un instante dado
podamos considerar la sucesion relacionada como variable o interrumpida, nos hallamos
seguros en un momento proximo de atribuirle unaidentidad perfecta 'y de estimarla como
invariable e ininterrumpida. Nuestra propension hacia este error es tan grande, debido ala
semeanza antes mencionada, que caemos en € antes de darnos cuenta, y aunque lo
corregimos incesantemente por la reflexion y volvemos a una manera mas exacta de
pensar, no podemos mantener firme largo tiempo nuestra filosofia o apartar esta
predisposicion de la imaginaciéon. Nuestro Ultimo recurso es ceder ante ella y afirmar
atrevidamente que estos objetos diferentes y relacionados son en efecto lo mismo, aunque

154



Psikolibro

interrumpidos y variables. Para justificarnos de este absurdo, fingimos frecuentemente
algun nuevo principio ininteligible que enlaza estos objetos entre si y evita su inte-
rrupcion y variacion. Asi, fingimos la existencia continua de las percepciones de nuestros
sentidos para evitar la interrupcidn y recurrimos a la nocién de un alma, yo y substancia,
para desfigurar la variacién. Sin embargo, podemos observar alin que, cuando no
hacemos surgir esta ficcion, nuestra propension a confundir laidentidad con larelacion es
tan grande que tendemos a imaginar algo desconocido y misterioso(45), que enlaza las
partes, ademés de la relacion, y creo que esto es o que sucede con respecto de la
identidad que atribuimos a las plantas y los vegetales. Aun cuando esto no tiene lugar,
sentimos alin una propension a confundir estas ideas, aunque no somos capaces de
satisfacernos plenamente en este particular ni hallemos algo invariable e ininterrumpido
gue justifica nuestra nocion de identidad.

Asi, la controversia referente a la identidad no es meramente una disputa de palabras.
Pues cuando atribuimos identidad, en un sentido impropio, a los objetos variables o
interrumpidos, nuestro error no se limita a la expresion, sino que va comunmente
acompariado con algo invariable e ininterrumpido o de algo misterioso e inexplicable, o
al menos de una tendencia atales ficciones. Lo que bastara para probar estas hipétesis de
modo que satisfaga a todo amable investigador sera mostrar, partiendo de la experiencia
diariay observacion, que los objetos que son variables o interrumpidos, y sin embargo se
suponen uno mMismo continuo, son tan sélo aguellos que poseen una sucesion de partes
enlazadas entre si por semejanza, contiglidad o causalidad. Pues como una sucesion tal
responde evidentemente a nuestra nocion de diversidad, solo por error podemos atribuirle
una identidad, y como la relacién de las partes que nos lleva a este error no es méas que
una propiedad que produce una asociacion de ideas y una facil transicion de la
imaginacion de una a la otra, puede tan sblo surgir este error por la semejanza que este
acto del espiritu posee con aquel por el que contemplamos un objeto continuo. Nuestro
asunto capital, pues, debe ser probar que todos los objetos a los que atribuimos identidad,
Sin que éstos sean invariables e ininterrumpidos, son aquellos que estan formados de una
sucesion de objetos relacionados.

Para esto supongo una masa de materia cuyas partes son contiguas y estan enlazadas y
gue se hala situada ante nosotros, es claro que debemos atribuir a esta masa una
identidad perfecta coa tal de que sus partes continden ininterrumpidas e invariablemente
las mismas cualquiera que sea el movimiento o cambio de lugar que podamos observar en
algunas de sus partes. Pero suponiendo que alguna parte peguefia o insignificante se
anade o se resta de la masa, aunque esto destruye en absoluto la identidad del todo,
rigurosamente hablando, rara vez pensamos de un modo tan exacto y no experimentamos
escrupulo alguno para declarar que la masa de la materia es la misma cuando hallamos
una alteracion tan pequeiia. El paso del pensamiento de un objeto antes del cambio al
objeto después de é es tan suave y fécil que apenas percibimos la transicién y nos
inclinamos aimaginar que no es mas que una consideracién continua del mismo objeto.

Existe una circunstancia muy notable que acompafia a este experimento, a saber: que
aunque el cambio de una parte considerable de una masa de materia destruye la identidad
del todo, sin embargo, debemos medir el tamario de |a parte no absoluta mente, sino en su
relacion con el todo. La adicién o disminucion de una montafia no bastara para producir
una diversidad en un planeta, aunque el cambio de algunas pulgadas sea capaz de destruir

155



Psikolibro

la identidad de algunos cuerpos. Serd imposible explicar esto més que reflexionando
acerca de que los objetos actiian en el espiritu y rompen o interrumpen la continuidad de
SUS acciones, no segun su tamafio real, sino segun su relacién con cada uno de los otros,
y, por consiguiente, ya que esta interrupcion hace que un objeto cese de aparecer €l
mismo, debe ser e progreso ininterrumpido del pensamiento e que constituye la
identidad imperfecta.

Esto puede confirmarse por otro fendmeno. Un cambio en una parte considerable de un
cuerpo destruye su identidad; pero es notable que cuando € cambio se produce gradual e
insensiblemente somos menos capaces de atribuirle e mismo efecto. La razén no puede
ser claramente otra sino que el espiritu, al seguir los cambios sucesivos del cuerpo,
experimenta facil € paso de la consideracion de su condicion en un momento a la
consideracion de ella en otro y no percibe en ninglin tiempo particular una interrupcion
en sus acciones. Partiendo de esta percepcion continua atribuye una existencia continua e
identidad a objeto.

Cualquiera que sea la precaucion de que podamos hacer uso al introducir los cambios
gradualmente y a hacerlos proporcionados a todo, es cierto que, cuando, por ultimo,
observamos que los cambios han llegado a ser muy considerables, experimentamos
escrupulos para atribuir una identidad a tales objetos diferentes. Existe, sin embargo, otro
artificio por e que podemos inducir a la imaginacion a dar un paso més lgjos, y es €
producir una referencia de las partes entre si y una combinacion para un fin o propésito
comun. Un barco del que se han cambiado partes importantes por frecuentes reparaciones
se considera como el mismo, y la diferencia de los materiales no nos impide atribuirle
una identidad. El fin comin para que todas las partes sirven es el mismo en todas sus
variaciones y nos proporciona una fécil transicion de la imaginacion de una situacion del
cuerpo aotra.

Sin embargo, aun es mas notable esto cuando afiadimos una simpatia de las partes a su
fin comun y suponemos que mantienen entre si la relacion reciproca de causay efecto en
todas sus acciones y operaciones. Este es €l caso de todos |os animales y vegetales, en los
gue no sdlo las varias partes se refieren a algln propdsito general, sino que dependen
también mutuamente entre si y se hallan en conexion entre ellas. Es € efecto de una tan
fuerte relacion que, aunque cada uno debe conceder que en pocos afios los vegetales y los
animales han sufrido un cambio total, les atribuimos identidad, aunque su forma, tamafio
y substancia se hallan totalmente aterados. Una encina que crece desde una planta
pequeiia a un arbol grande es la misma encina, aunque no existe ni una particula de
materia 0 ninguna figura de sus partes que sean las mismas. Un nifio llega a ser un
hombre y es aveces grueso y a veces delgado, sin ninglin cambio en su identidad.

Podemos también considerar los dos fendmenos siguientes, que son notables en su
género: El primero es que, aungue somos capaces comunmente de distinguir de un modo
exacto entre identidad numérica e identidad especifica, sin embargo, sucede a veces que
las confundimos y que empleamos la una por la otra en nuestro pensamiento y
razonamiento. Asi, un hombre que oye un ruido frecuentemente interrumpido y renovado
dice que es e mismo ruido, aunque es evidente que los sonidos poseen tan solo una
identidad o semejanza especificay que no existe nada numéricamente idéntico més que la
causa que los produce. De igual modo puede decirse, sin herir la propiedad del lenguaje,
gue una iglesia, que en un principio era de ladrillo, cay6 en ruinas y que la parroquia

156



Psikolibro

reconstruyd la misma iglesia con piedra y segun la arquitectura moderna. Aqui ni la
formani los materiales son los mismos, ni hay nada comun entre los dos objetos mas que
su relacion con los habitantes de la parroquia, y, sin embargo, esto solo basta para hacer
gue lallamemos la misma. Debemos observar que en estos casos el primer objeto se halla
en cierto modo aniquilado antes de que el segundo exista, por 10 que jamas se presentan
en un mismo momento del tiempo con la idea de diferencia y multiplicidad, y por esta
razdn somos menos cuidadosos llamandolos 1o mismo.

Segundo. Podemos notar que, aungque en una sucesion de objetos relacionados se
requiere que el cambio de las partes no sea repentino ni total para mantener la identidad,
sin embargo, cuando |os objetos son en su naturaleza mudables e inconstantes admitimos
una transicién mas repentina que la que seria compatible otras veces con esta relacion.
Asi, como la naturaleza de un rio consiste en el movimiento y cambio de partes, aunque
en menos de veinticuatro horas se hallan éstas ateradas, no deja por ello aquél de
continuar siendo € mismo durante muchas generaciones. Lo que es natural y esencial a
algo es en cierto modo esperado, y o esperado hace menos impresion y parece de menos
importancia que lo que es inaudito y extraordinario. Un cambio considerable del primer
género parece ser menor a la imaginacion que un ateracion insignificante del Ultimo, y
como interrumpe menos la continuidad del pensar, tiene menor influencia para destruir la
identidad.

Pasamos ahora a explicar la naturaleza de la identidad personal, que ha llegado a ser
una cuestion tan importante en filosofia, especialmente en los Ultimos afios, en Inglaterra,
en donde todas las ciencias dificiles son estudiadas con un ardor y aplicacion peculiares.
Es evidente que aqui puede seguirse empleando € mismo método de razonamiento que
ha tenido tan buenos resultados para explicar laidentidad de las plantas, animales, barcos,
casas y todos los productos compuestos y mudables de la naturaleza o el arte. La
identidad que atribuimos al espiritu humano es tan solo ficticiay del mismo género quela
gue adscribimos a los cuerpos vegetales o animales. No puede, pues, tener un origen
diferente, sino que debe proceder de una actividad andloga de la imaginacion dirigida a
objetos andl ogos.

Como temo que este argumento no convenza a lector, aunque a mi parecer es
totalmente decisivo, debe tener en cuenta € razonamiento que seguird, que es aun mas
firme y mas inmediato. Es evidente que la identidad que atribuimos a espiritu humano,
por muy perfecta que la imaginemos, no es capaz de convertir en una las mdltiples
percepciones y hacerles perder sus caracteristicas de distincion y diferencia que les son
esenciales. Es cierto alin que cada percepcién que entra en la composicion del espiritu es
una existencia distinta y diferente, distinguible y separable de cada una de las otras
percepciones, ya sean simultaneas, ya sucesivas. Pero como, a pesar de esta distincion y
separabilidad, suponemos que la serie total de las percepciones se halla unida por la
identidad, surge la cuestion de si esta relacion de identidad es algo que realmente enlaza
entre si nuestras varias percepciones 0 algo que solamente asocia sus ideas er la
imaginacion, esto es, con otras palabras, s a referirnos a la identidad de una persona
observamos algun lazo entre sus percepciones 0 solo experimentamos un enlace entre las
ideas que nos formamos de ellas. Podemos decidir facilmente esta cuestion si recordamos
lo que ha sido probado extensamente, a saber: que e entendimiento jamés aprecia una
conexion real entre los objetos, y que aun €l enlace de causa y efecto, Si se examina con

157



Psikolibro

rigor, se resuelve en una asociacion habitual de ideas. De agui se sigue evidentemente
gue laidentidad no es nada que realmente pertenezca a estas percepciones diferentes y las
una entre si, sino tan sdlo meramente una cualidad que les atribuimos a causa de la unién
de sus ideas en la imaginacion cuando reflexionamos sobre ellas. Ahora bien; las Unicas
cualidades que pueden dar a las ideas una union en laimaginacién son las tres relaciones
antes mencionadas. Estas son |os principios unificadores del mundo ideal, y sin ellas cada
objeto distinto es separable por el espiritu y puede considerarse separadamente y no
parece tener mas relacion con otro objeto que si se hallase separado de & por la mas
grande diferencia y lgjania. Por consiguiente, de algunas de estas tres relaciones, de
semeanza, continuidad y causalidad, depende la identidad, y como la verdadera esencia
de estas relaciones consiste en producir una facil transicion de ideas, se sigue que nuestra
nocion de laidentidad persona procede totalmente del progreso suave y no interrumpido
del pensamiento a lo largo de la serie de las ideas enlazadas, segn los principios antes
expuestos.

La Unica cuestion, pues, que nos queda es por qué relaciones se produce € progreso
continuo de nuestro pensamiento cuando consideramos la existencia sucesiva de un
espiritu o persona pensante. Es evidente que agui debemos limitamos a la semeganza y
causalidad y debemos dejar a un lado la continuidad, que sblo tiene una influencia
pequefia 0 no tiene ninguna en el caso presente.

Comenzando con la semejanza, supongamos gue podemos ver tan claramente el
espiritu de otro y observar la sucesién de percepciones que constituye su alma o principio
pensante, y supongamos gue esta otra persona conserva siempre la memoria de una parte
considerable de sus percepciones pasadas; es evidente que nada puede contribuir més a
conceder una relacion a esta sucesion a pesar de todas sus variaciones. Pues ¢qué es la
memoria mas gue la facultad por la cual hacemos surgir las imagenes de | as percepciones
pasadas? Y como una imagen necesariamente se asemeja a su objeto, ¢no debe la
colocacion frecuente de estas percepciones semejantes en la serie del pensar hacer pasar
la imaginacion mas facilmente de un término a otro y hacer que € todo parezca la
continuidad de un mismo objeto? En este respecto, pues, la memoria no solo descubre la
identidad, sino que contribuye a su produccion, creando la relacion de semejanza entre
las percepciones. El caso es analogo cuando nos consideramos a nosotros mismos que
cuando lo hacemos con | os otros.

En cuanto ala causalidad, podemos observar que la verdadera idea del espiritu humano
es considerarlo como un sistema de diferentes percepciones o diferentes existencias que
se hallan enlazadas entre si por la relacion de causa y efecto y se producen, destruyen,
influyen y modifican mutuamente. Nuestras impresiones dan lugar a las ideas
correspondientes, y estas ideas, a su vez, producen otras impresiones. Un pensamiento
persigue a otro y trae tras de si un tercero, por e cual es expulsado a su vez. En este
respecto, a nada puedo comparar el alma mejor que a una Republica o Estado en que los
diferentes miembros se halen unidos por los lazos reciprocos del gobierno y
subordinacion y den la vida a otras personas que propagan la misma Republica, a pesar
de los cambios incesantes de sus partes, y como la misma Republica no solo puede
cambiar sus miembros, sino también sus leyes y constituciones, la misma persona puede
del mismo modo variar su caracter y disposicion, o mismo gque sus impresiones e ideas,
sin perder su identidad. Cualesquiera gue sean los cambios que sufre, sus partes diversas

158



Psikolibro

siguen enlazadas aun por la relacion de causalidad. Desde este punto de vista, nuestra
identidad con respecto a las pasiones viene a corroborar la identidad con respecto a la
imaginacion, haciendo que nuestras percepciones distantes se influyan entre si y
dandonos un interés actual por nuestros doloresy placeres pasados o futuros.

Como la memoria por si sola nos hace conocer la continuidad y extension de esta
sucesion de percepciones, debe ser considerada, por esta razon capitalmente, como la
fuente de la identidad personal. Si no tuviésemos memoria, jamas podriamos te ner una
nocion de la causalidad, ni, por consecuencia, de la cadena de causas y efectos que
constituyen nuestro yo o persona. Sin embargo, habiendo adquirido esta nocion de
causalidad por la memoria, podemos extender la misma cadena de causas y, por
consiguiente, la identidad de nuestras personas més alla de nuestra memoria, y podemos
comprender tiempos, circunstancias y acciones que hemos olvidado enteramente, pero
gue suponemos en general que han existido. Pues jde qué pocas de nuestras acciones
tenemos memorial ¢Quién puede decirme, por gjemplo, cuales fueron sus pensamientos y
acciones el primero de enero de 1715, el 11 de marzo de 1719 y el 13 de agosto de 1733?
¢O se afirmara que, porque se han olvidado totalmente |os incidentes de estos dias, € Yo
actual no es lamisma persona que €l Yo de aquel tiempo y por medio de esto se echaran
abajo las nociones mas firmes de la identidad personal? Desde este punto de vista, pues,
la memoria no tanto produce como descubre la identidad personal, mostrandonos la
relacion de causas y efectos entre nuestras diferentes percepciones. Incumbira a los que
afirman que la memoria produce enteramente nuestra identidad personal dar una razon de
por gué nuestra identidad personal se extiende mas alla de nuestra memoria.

Esta doctrina, en su conjunto, nos lleva a una conclusién que es de gran importancia en
el asunto presente, a saber: que no es posible que todas las cuestiones refinadas y sutiles
relativas alaidentidad personal sean jamas resueltas y deben considerarse mas bien como
dificultades gramaticales que como dificultades filosoficas. La identidad depende de las
relaciones de las ideas, y estas relaciones producen la identidad por medio de una
transicion fécil que ocasionan. Sin embargo, como las relaciones y la facilidad de la
transicion pueden disminuir por grados insensibles, no tenemos un criterio exacto que nos
sirva para decidir cualquier discusion referente al momento en que se adquiere o pierde el
derecho a nombre de identidad. Todas las discusiones referentes a la identidad de objetos
relacionados son meramente verbales, excepto en tanto que las relaciones de las partes
dan lugar a algunaficcién o principio de unién imaginario, como ya hemos observado.

Lo que he dicho con respecto a primer origen e incertidumbre de nuestra nocién de
identidad, en tanto que se aplica al espiritu humano, puede extenderse con una pequefia
variacion, o con ninguna, alasimplicidad. Un objeto cuyas diferentes par tes coexistentes
se hallan enlazadas entre si por unarelacion intima actda sobre laimaginacién del mismo
modo que un objeto totalmente simple e indivisible y no requiere un esfuerzo mas grande
de pensamiento para su concepcion. De la semejanza de la actividad proviene el atribuirle
una simplicidad y € fingir un principio de union como é sostén de esta simplicidad y €l
centro de todas las diferentes partes y cualidades del objeto.

Asi, hemos terminado nuestro examen de los diferentes sistemas de |a filosofia, tanto
del mundo intelectual como del moral, y en nuestro método mixto de razonamiento

hemos sido llevados a varios topicos que ilustrardn y confirmaran algunas partes del
precedente discurso 0 prepararan nuestro camino para nuestras siguientes opiniones. Es

159



Psikolibro

ahora e momento de volver a examinar més estrictamente nuestro asunto y a proceder a
una anatomia exacta de la naturaleza humana, habiendo explicado la naturaleza de
nuestro juicio y entendimiento.

Seccion VI
Conclusion de este libro.

Antes de que penetre en las inmensas profundidades de la filosofia que se hallan ante
mi, me encuentro inclinado a detenerme un momento en mi situacion presente y a
calcular €l vige que he emprendido, vige que indudablemente requiere la méas grande
arte e industria para ser llevado a un feliz término. Me parece asemejarme a un hombre
gue, habiendo embarrancado en muchos bajos y escapado dificilmente a un naufragio al
pasar por pequefio estrecho, tiene ahora la temeridad de volverse a embarcar en el mismo
navio resquebrgjado y golpeado por las aguas y lleva su ambicion tan lgos que piensa
recorrer el Globo bajo estas circunstancias desventgjosas. Mi memoria de los errores y
perplgidades pasadas me hace desconfiado para el futuro. La desventurada condicion,
debilidad y desorden de mis facultades, que debo emplear en mis investigaciones,
aumenta mis dudas, y la imposibilidad de enmendar o corregir estas facultades me hace
cas desesperar y resolverme a perecer en la infecunda roca sobre la que me hallo en el
presente, mejor que aventurarme en un Océano sin limites que llevaalainmensidad. Esta
repentina vision de mi peligro me llena de melancolia, y como es usual a esta pasion
entre las demés halagarse a si misma, no puedo menos de alimentar mi desesperacion con
todas las reflexiones abatidoras que el asunto presente me ofrece con tal abundancia

Me hallo asustado y confundido por la desamparada situacion en que me encuentro en
mi filosofia, y me imagino a mi mismo como un monstruo extrafio y grosero, que, no
siendo capaz de mezclarse y unirse en sociedad, ha sido expulsado del comercio humano,
abandonado totalmente y dejado inconsolable. De buena gana me mezclaria con la
muchedumbre en busca de proteccion y cordialidad, pero no puedo osar mezclarme con
una fealdad tal. LIamo a los otros para que se unan conmigo con € fin de hacer una
sociedad aparte, pero ninguno me atiende. Todos se ponen a distancia y temen la
tormenta que me golpea de todas partes. Me he expuesto a la enemistad de todos los
metafisicos, |6gicos, matematicos y aun tedlogos; ¢puedo maravillarme de los insultos
gue debo sufrir? He declarado mi desaprobacién de su sistema; ¢puedo sorprenderme de
gue expresen ellos su odio del mio y de mi persona? Cuando miro en torno mio veo en
todas partes disputas, contradicciones, calumniay detractacion. Cuando dirijo la atencién
a mi interior no hallo més que duda e ignorancia. Todo e mundo se me opone y me
contradice, aunque es tal la debilidad que experimento, que todas mis opiniones se
deshacen y caen por si mismas cuando no se hallan sostenidas por la aprobacion de los
otros. Cada paso que doy lo hago con vacilacion, y cada nueva reflexion me hace temer
un error o un absurdo en mi razonamiento.

Pues ¢con qué confianza puedo aventurarme a una empresa tan audaz cuando, ademéas
de las infinitas debilidades que me son peculiares, hallo tantas que son comunes a la
naturaleza humana? ¢Puedo estar seguro de que a abandonar todas las opiniones
establecidas voy en pos de la verdad? ¢Y por qué criterio debo distinguirla si 1a fortuna
guia por fin mis pasos? Después del més preciso y exacto de mis razonamientos no puedo
dar una razén de por qué deba asentir a é y no experimento mas que una fuerte

160



Psikolibro

inclinacién a considerar |os objetos fuertemente desde este punto de vista desde €l cual se
me presentan. La experiencia es un principio que me instruye de varios enlaces de objetos
en e pasado. El hébito es otro principio que me determina a esperar |o mismo para €l
futuro, y ambos, uniéndose para actuar sobre la imaginacion, me hacen formarme ciertas
ideas de una manera més intensa y vivaz que otras que no van acompafadas de las
mismas ventagjas. Sin esta propiedad por la que e espiritu vivifica algunas ideas méas que
otras (y que aparentemente es tan insignificante y se funda tan poco en la razon), no
podriamos jamés asentir a ningun argumento ni investigar mas alla de los pocos objetos
gue se hallan presentes a nuestros sentidos. Es més. no podriamos atribuir a estos objetos
ninguna existencia mas que la que dependiese de |os sentidos, y debiamos comprenderlos
totalmente en la sucesion de percepciones que constituye nuestro Yo o persona. Es mas
aln: hasta con respecto a esta sucesion podriamos admitir tan solo las percepciones que
nos estan inmediatamente presentes en la conciencia, y las imagenes vivaces que la
memoria nos presenta no podrian ser admitidas como fieles reproducciones de nuestras
percepciones pasadas. La memoria, los sentidos y €l entendimiento se hallan, pues,
fundados en laimaginacion o en lavivacidad de nuestras ideas.

NoO es de extrafiar que un principio tan inconstante y engafoso nos lleve a errores
cuando es seguido implicitamente (como debe serlo) en todas sus variaciones. Este
principio es el que nos hace razonar de causa a efecto, y es e mismo principio € gue nos
convence de la existencia continua de los objetos externos cuando se hallan ausentes de
nuestros sentidos. Sin embargo, aunque estas dos actividades son iguamente naturales y
necesarias en el espiritu humano, en algunas circunstancias son totalmente contrarias(46),
Yy no es posible para nosotros razonar de un modo exacto y preciso acerca de causas y
efectos y a mismo tiempo creer en la existencia continua de la materia. ¢Coémo debemos
armonizar estos principios entre si? ¢Cua de los dos debemos preferir? O en € caso de
no preferir ninguno de ellos y de asentir sucesivamente a los dos, como es comun entre
los filésofos, ¢con qué confianza podemos usurpar después este nombre glorioso cuando
admitimos a sabiendas una contradiccién manifiesta?

Esta contradiccion (47) seria més excusable si se hallase compensada por algin grado
de solidez y satisfaccion en las restantes partes del razonamiento. Sin embargo, sucede
todo lo contrario. Cuando seguimos a entendimiento humano hasta sus primeros
principios, nos hallamos Ilevados a tal es opiniones que parecen poner en ridiculo nuestros
trabgjos e industria y desanimarnos para las investigaciones futuras. Nada es investigado
mas curiosamente por el espiritu que las causas de los fendbmenos, y no nos contentamos
con conocer las causas inmediatas, sSino que no cejamos en nuestra investigacion hasta
gue llegamos al principio ultimo y original. No nos detenemos voluntariamente antes de
haber conocido la energia en la causa por la gue actia sobre su efecto, € lazo que los
enlaza entre si y la cualidad eficaz de que depende dicho enlace. Es esto nuestro objetivo
en todos nuestros estudios y reflexiones. Cémo debemos sentirnos desengafiados cuando
veamos que esta conexion, lazo o energia, se hallatan solo en nosotros y no es méas que la
determinacién del espiritu que se adquiere por la costumbre y nos hace realizar una
transicion de un objeto a su acompahnante usua y de laimpresion del uno alaidea vivaz
del otro! Un descubrimiento tal no solo desvanece toda esperanza de lograr satisfacernos,
sino que hasta nos impide aspirar a ello, ya que resulta que cuando deseamos conocer €l
principio Ultimo y activo de algo que reside en el objeto externo o nos contradecimos o
hablamos sin dar un sentido a nuestras pal abras.

161



Psikolibro

Esta deficiencia de nuestras ideas no se percibe de hecho en la vida corriente ni nos
damos cuenta de que en las relaciones mas comunes de causa y efecto ignoramos tanto el
principio Ultimo de enlace como en las menos usuales y extraordinarias. Esto procede
meramente de una ilusion de la imaginacion, y la cuestion es hasta qué punto podemos
ceder a estas ilusiones. Esta cuestion es muy dificil y nos pone ante un peligroso dilema
de cualquier modo que la resolvamos. Pues si asentimos a toda sugestion insignificante
de la fantasia, ademas de que estas sugestiones son frecuentemente contrarias entre si,
nos llevan a tales errores, absurdos y obscuridades, que a fina debemos sentirnos
avergonzados de nuestra credulidad. Nada es mas peligroso para la razon que los altos
vuelos de la imaginacion y nada ha sido mas veces motivo de errores entre los fil0sofos.
Los hombres de una fantasia poderosa son comparables en este respecto a los angeles que
nos presenta la Escritura cubriéndose sus 0jos con sus alas. Esto ha aparecido ya en tantos
casos gue podemos economizarnos la molestia de extendernos acerca de ello.

Por otra parte, si la consideracion de estos casos nos hacen aceptar la resolucion de
rechazar todas las sugestiones insignificantes de la fantasia y de atenernos al
entendimiento, esto es, a las propiedades generales y més establ ecidas de la imaginacion,
esta resolucion misma, si se lleva a cabo con firmeza, sera peligrosa o ira acompafiada de
las consecuencias maés fatales. Pues he mostrado ya(48) que e entendimiento, cuando
actla por si solo y segun sus principios mas generales, se destruye a si mismo y no deja
ni el més leve grado de evidencia en una proposicion, ya sea en la filosofia o en la vida
comun. Nos salvamos de este escepticismo total tan sdlo por medio de la propiedad
singular y en aparienciatrivia de la fantasia por la cua penetramos con dificultad en las
consideraciones remotas de las cosas y no somos capaces de acompanarlas de una
impresion tan sensible como lo hacemos con aquellas que son mas faciles y naturales.
¢Estableceremos, pues, como una maxima general que se admitan los razonamientos sin
refinar o elaborar? Consideremos las consecuencias de un principio tal. Por este medio
podemos acabar totalmente con toda ciencia y filosofia;, se procede partiendo de una
cualidad singular de la imaginacion, y por una razon semejante deben aceptarse todas
ellas, contradiciéndose asi con nosotros mismos, ya que esta maxima se construiria sobre
el razonamiento precedente, que se concedera lo suficientemente refinado y metafisico.
¢Qué partido debemos elegir, pues, en estas dificultades? Si aceptamos este principio y
condenamos todo razonamiento refinado, vamos a dar a los absurdos més manifiestos. Si
lo rechazamos en favor de estos razonamientos, destruimos totalmente el entendimiento
humano. Por consiguiente, no podemos hacer mas que elegir entre una razon falsay la
ausencia de razon. Por mi parte, no sé lo que debe hacerse en el caso presente. Solamente
hago observar |0 que se hace en general, a saber: que no se piensa 0 se piensararavez en
esta dificultad, y aun cuando se ha presentado al espiritu, se la olvida pronto, dgjando tan
solo una leve impresion detras de ella. Las reflexiones muy refinadas no tienen o tienen
muy poca influencia sobre nosotros, y, sin embargo, no podemos establecer como una
regla que no deben tener ninguna influencia, 10 que implicaria una contradiccion
manifiesta.

Sin embargo, ¢qué he dicho aqui, que las reflexiones muy refinadas y metafisicas tienen
muy poca o0 ninguna influencia sobre nosotros? Apenas puedo resistirme a retractarme de
esta opinion y a condenarla partiendo de mi sentimiento y experiencia presente. La
consideracion intensa de las varias contradicciones e imperfecciones de la razén humana
han causado tanta impresion sobre mi y agitado de tal modo mi cerebro, que me hallo

162



Psikolibro

dispuesto arechazar toda creenciay razonamiento y no puedo considerar ninguna opinion
como mas probable que otra. ¢Donde estoy o qué soy? ¢De qué causas deriva mi
existencia'y a qué condicién debo volver? ¢Qué favores debo buscar y qué coleras debo
temer? ¢Qué seres me rodean? ¢Sobre qué tengo yo influencia y qué tiene influencia
sobre mi? Todas estas cuestiones me confunden y comienzo a imaginarme en la
condicion mas deplorable que pueda pensarse, rodeado de la mas profunda obscuridad y
totalmente privado del uso de todo miembro y facultad.

Mas, afortunadamente, sucede que, ya que larazon es incapaz de disipar estas nubes, la
naturaleza por si misma se basta para este propésito y me cura de esta melancolia y
delirio filosofico, ya relajando esta tendencia del espiritu o ya por alguna llamada o
impresiéon vivaz de mis sentidos, que hace olvidar estas quimeras. Como, echo una
partida de gjedrez, converso, me divierto con mis amigos, y cuando después de tres o
cuatro horas de diversion vuelvo a estas especul aciones, me parecen tan frias, violentas y
ridiculas, que no me siento con animo de penetrar méas adelante en ellas.

Aqui, pues, me halo absoluta y necesariamente determinado a vivir, hablar y actuar
como las restantes gentes en los asuntos diarios de lavida. A pesar de que mi inclinacion
natural y el curso de mis espiritus animales y pasiones me traen de nuevo a esta creencia
indolente en las maximas generales del mundo, experimento aln tales restos de mi
primera disposicion, que me hallo dispuesto a arrojar todos mis libros y papeles al fuego
y a decidirme a no renunciar jamas a los placeres de la vida en favor del razonamiento y
la filosofia; pues estos son mis sentimientos en e humor melancdlico que me domina en
el presente. Puedo y, es mas, debo ceder a la corriente de la naturaleza sometiéndome a
mis sentidos y entendimientos, y en esta sumision ciega muestro mas perfectamente mi
disposicion y principios escépticos. Sin embargo, ¢se sigue que yo debo luchar contra la
corriente de la naturaleza, que me conduce alaindolenciay € placer; que debo apartarme
en cierta medida del comercio y la sociedad de los hombres, que es tan agradable, y que
debo torturar mi cerebro con sutilidades y sofismas a mismo tiempo que no puedo
satisfacerme con respecto a la racionalidad de una aplicacion tan penosa ni tengo una
esperanza tolerable de llegar por estos medios a la certidumbre y la verdad? ¢Bajo qué
obligacion me hallo de hacer un abuso tal del tiempo? ¢Y para qué fin puede servir esto,
ya sea para el servicio de la humanidad o para mis intereses privados? No; si debo ser un
loco, como lo son ciertamente todos |os que razonan o creen en algo, mis locuras deben
ser por lo menos naturales y agradables. Cuando lucho contra mi inclinacién, debo tener
una buena razon para mi resistencia, y no seré llevado yamas a un vigje por tan lugubres
soledades y asperos pasos como hasta agui he encontrado.

Estas son las opiniones de mi melancolia e indolencia, y de hecho debo confesar que la
filosofia no tiene nada que oponerles y espera una victoria mas de la vuelta de una
disposicion seriay de buen humor gque de la fuerza de larazon y conviccion. En todos los
incidentes de la vida debemos conservar nuestro escepticismo. Si creemos que el fuego
calienta y el agua refresca es tan sdlo porgue nos cuesta mucho trabajo pensar de otro
modo. Es mas; si somos fildsofos, debemos serlo tan solo sobre principios escépticos y
partiendo de una inclinacion que experimentamos de conducirnos de esta manera.
Cuando la razén es activa y se combina con alguna inclinacion puede asentirse a €lla.
Cuando no o hace, no puede tener derecho alguno a actuar sobre nosotros.

163



Psikolibro

En e momento, pues, que me hallo fatigado de la diversion y la sociedad y he cedido a
la meditacion en mi cuarto o en un paseo solitario a la orilla de un rio, experimento que
mi espiritu se concentra en si mismo y se inclina naturalmente a considerar todos aguellos
asuntos en torno de los cuales he encontrado tantas discusiones en €l curso de mi lectura
y conversacion. No puedo menos de sentir la curiosidad de conocer los principios del
bien y el mal moral, la naturaleza y fundamento del gobierno y la causa de las varias
pasiones e inclinaciones que acttan sobre mi y me dirigen. Me halo incébmodo al pensar
gue apruebo un objeto y censuro otro, [lamo a una cosa bella 'y a otra fea, decido con
respecto alaverdad y falsedad, razén y locura, sin conocer sobre qué principios procedo.
Me intereso por la condicion de las gentes cultas que se hallan poseidas de unaignorancia
deplorable con respecto a todas estas particularidades. Experimento una ambicién que
surge en mi de contribuir a la instruccion del género humano y adquirir un nombre por
mis invenciones y descubrimientos. Estos sentimientos surgen naturalmente en mi
disposicion presente, y S trato de desterrarlos interesindome por otros asuntos o
diversiones, experimento que perderé un placer, y éste es €l origen de mi filosofia.

Aun suponiendo que esta curiosidad y ambicion no me transporte a especulaciones
fuera de la esfera de la vida corriente, sucedera naturalmente que por mi debilidad debo
ser llevado a investigaciones tales. Es cierto que la supersticion es mucho mas audaz en
sus sistemas e hipétesis que la filosofia, y mientras que la Ultima se contenta asignando
nuevas causas y principios alos fendmenos que aparecen en el mundo visible, la segunda
nos revela un mundo propio y NOS presenta escenas, seres y objetos que son totalmente
nuevos. Ya que es casi imposible para e espiritu humano permanecer, como €l de los
animales, dentro del estrecho circulo de objetos que son el asunto de la conversacion y
accion diaria, podemos solamente deliberar con respecto a la elecciéon de nuestra guia y
debemos preferir la mas segura y mas agradable. En este respecto me atrevo a
recomendar la filosofia, y no experimento escrupulo alguno en darle la preferencia sobre
la supersticion, de cualquier género o denominacion que sea. Pues como la supersticion
surge natural y facilmente de las opiniones populares del género humano, arraiga méas
poderosamente en el espiritu y frecuentemente es capaz de perturbarnos en la conducta de
nuestras vidas y acciones. La filosofia, por el contrario, Si es exacta puede presentamos
solamente opiniones indulgentes y moderadas, y s es falsay extravagante, sus opiniones
son meramente |os objetos de una especulacion fria y general, y rara vez consiguen
interrumpir € curso de nuestras tendencias naturales. Los cinicos son un gemplo
extraordinario de filésofos que partiendo de razonamientos puramente filosoficos cayeron
en extravagancias tan grandes de conducta como cualquier monje o derviche que haya
existido en e mundo. Hablando en general, los errores en religion son peligrosos; los
errores en filosofia, solamente ridicul os.

Me doy cuenta de que estos dos casos de fuerza y debilidad del espiritu no com-
prenderan todo € género humano y que existen, en Inglaterra en particular, hombres muy
honrados que, habiéndose dedicado a sus asuntos domeésticos o habiéndose divertido con
entretenimientos corrientes, no han ido en su pensamiento mucho mas ala de estos
objetos que todos los dias se nos aparecen a los sentidos. De hecho no pretendo hacer de
ellos filésofos ni espero asociarlos a estas investigaciones o hacerlos oyentes de estos
descubrimientos. Hacen bien en seguir en su estado presente, y en lugar de refinarse para
convertirse en filésofos, deseo que comuniquen a nuestros fundadores de sistemas un
poco de su mixtura terrena como un ingrediente que les es muy necesario y que servira

164



Psikolibro

para templar las particul as igneas de que se hallan compuestos. Mientras que se permita
entrar en la filosofia a una imaginacion ardiente y se acepten las hipotesis meramente
porque son plausibles y agradables, no podremos tener principios firmes ni opiniones que
Se armonicen con las practicas comunes y experiencias. Si se suprimiesen estas hipétesis,
podriamos esperar establecer un sistema o0 serie de opiniones que, sin ser verdaderas
(quiza es mucho esperar esto), puedan por 1o menos ser satisfactorias para el espiritu
humano y puedan resistir la prueba del examen més critico. No debemos desesperar de
alcanzar este fin por los varios sistemas quiméricos que han surgido y decaido
sucesivamente entre 1os hombres, si consideramos la brevedad del periodo en que estas
cuestiones han sido asunto de investigacion y razonamiento. Dos mil afios, con tan largas
interrupciones y bajo tan poderosos descorazonamientos, son un periodo de tiempo pe-
guefio para conceder una perfeccion tolerable alas ciencias, y quiza nos hallamos en una
edad demasiado temprana del mundo para descubrir 10s principios que examinara una
posteridad tardia. Por mi parte, mi Unica esperanza es que pueda contribuir un poco al
avance del conocimiento, dandole en algunos respectos una direccion diferente a las
especulaciones de los filésofos y poniendo de relieve mas claramente aquellos asuntos
gue sdlo pueden esperar seguridad y conviccion. La naturaleza humana es la Unica
ciencia del hombre y ha sido hasta ahora la mas descuidada. Sera suficiente para mi €l
poder haberla encarrilado y que la esperanza de esto sirva para curar a mi temperamento
de la melancolia y a vigorizarle de la indolencia que a veces me domina. Si el lector se
halla en la misma disposicién favorable, le ruego que me siga en mis especulaciones
futuras. Si no, que ceda a su inclinacion y espere que vuelva la aplicacion y el buen
humor. La conducta de un hombre que estudia filosofia de esta manera libre de
preocupacion es mas verdaderamente escéptica que la de uno que, experimentando en si
mismo una inclinacion hacia €ella, se halle tan oprimido por dudas y escripulos que la
rechace totalmente. Un verdadero escéptico desconfiara de sus dudas filoséficas lo
mismo que de sus convicciones filoséficas y no rehusard jamas una satisfaccion inocente
gue se presente por razon de alguna de ellas.

No es tampoco conveniente que cedamos en general a nuestra inclinacion en las
investigaciones filosoficas méas elaboradas, a pesar de nuestros principios escepticos, sino
gue debemos ceder también a la tendencia que nos inclina a ser positivos y ciertos en
puntos particulares, segun el aspecto bgo € que los consideramos en un instante
particular. Es més facil evitar todo examen e investigacion que refrenar una tendencia tan
natural y ponernos en guardia contra la seguridad que surge siempre de la consideracion
exacta y plena de un objeto. En una ocasion tal no sélo propendemos a olvidar nuestro
escepticismo, sino también nuestra modestia, y hacemos uso de términos, como es
evidente, es cierto, es innegable, que debia evitar quiza una deferencia debida al publico.
Puedo haber caido en esta falta por el ggemplo de otro; pero me excuso aqui frente a las
objeciones que se me puedan hacer en este respecto, y declaro que expresiones tales me
fueron sugeridas por la consideracion presente del objeto y no implican ningn espiritu
dogmético ni idea vanidosa de mi propio juicio, que son opiniones que, segin creo, nNo
puede profesar ninguno, y un escéptico menos que |os otros.

Libro Segundo
Delas pasiones

165



Psikolibro

Parte Primera

Del orgulloy la humildad
Seccion Primera

Division del asunto.

Del mismo modo que las percepciones de la mente pueden dividirse en impresiones e
ideas, las impresiones admiten otra divisiéon en originales y secundarias. Esta divisiéon de
las impresiones es |la misma que la que yo empleé (49) por primera vez cuando distingui
entre impresiones de sensacion y reflexion. Impresiones originaes o impresiones de
sensacion son las que, sin ninguna percepcion antecedente, emergen en el espiritu,
originadas por la constitucion del cuerpo, por 1os espiritus animales o por laimpresion de
los objetos sobre los 6rganos externos. Impresiones secundarias o reflexivas son aguellas
gue proceden de alguna de estas originales o inmediatamente o por la interposicion de su
idea. Del primer género son todas las impresiones de los sentidos y todos los dolores y
placeres corporales. Del segundo son las pasiones y otras emociones semejantes.

Es cierto que el espiritu, en sus percepciones, debe comenzar en alguna parte, y puesto
gue las impresiones preceden a sus correspondientes ideas, deben existir impresiones que
sin precedente alguno hagan su aparicion en e alma. Como éstas dependen de causas
naturales y fisicas, € examen de ellas me llevaria demasiado |ejos de mi presente asunto
a materias de las ciencias, de la anatomia y filosofia natural. Por esta razon debo aqui
limitarme a estas otras impresiones que yo he llamado secundarias o reflexivas, por surgir
o0 de las impresiones originales o de sus ideas. El placer y dolor corporales son €l origen
de varias pasiones cuando son sentidas y consideradas por € espiritu, pero surgen
originalmente en e ama o en e cuerpo -sea o que sea Sin ningln pensamiento o
percepcion que los preceda. Un acceso de gota produce una larga serie de pasiones, como
pena, esperanza, temor; pero no se derivainmediatamente de una afeccién o, idea.

Las impresiones reflexivas pueden dividirse en dos géneros. €l tranquilo y € violento.
Del primer género es e sentimiento de la belleza y fealdad en la accion, composicion y
objetos externos. Del segundo son las pasiones de amor y odio, penay aegria, orgullo y
humildad. Esta division se hallalejos de ser exacta. Los arrebatos de la poesiay lamusica
alcanzan frecuentemente la més grande intensidad, mientras que las impresiones
propiamente llamadas pasiones pueden reducirse a una emocion tan tenue que llegan a
ser en cierto modo imperceptibles. Pero como en general 1as pasiones son mas violentas
gue las emociones que surgen de la belleza o fealdad, se han distinguido cominmente
estas impresiones de las otras. Siendo €l problema del espiritu humano tan abundante y
vario, debo aprovechar aqui la division corriente y aceptable de modo que pueda proceder
con & mayor orden, y habiendo dicho todo lo que considero necesario concerniente a
nuestras ideas, debo ahora explicar estas emociones violentas 0 pasiones, su naturaleza,
origen, causas y efectos.

Si echamos una ojeada de conjunto a las pasiones, se presenta por si misma la division
en directas e indirectas. Entiendo por pasiones directas las que nacen inmediatamente del
bien o e mal, del placer o el dolor; por indirectas, las que proceden de estos mismos
principios, pero mediante la combinacion con otras cuaidades. Yo no puedo ahora

166



Psikolibro

justificar o explicar con més detalle esta distincion; solo puedo hacer observar en general
gue entre las pasiones indirectas comprendo el orgullo, humildad, ambicién, vanidad,
amor, odio, envidia, piedad, maliciay generosidad, con las que dependen de ellas; y entre
las pasiones directas, €l deseo de aversion, pena, alegria, esperanza, miedo, menosprecio
y seguridad. Debo comenzar con las primeras.

Seccion 11
Del orgullo y la humildad, sus objetosy causas.

Siendo las pasiones del orgullo y la humildad impresiones simples y uniformes, es
imposible que podamos mediante una serie de palabras dar de ellas una definicion
precisa, |0 que tampoco es factible de cuaquier otra pasion. Lo més que podemos
pretender es una descripcion suya enumerando las circunstancias que se refieren a ellas.
Sin embargo, como las palabras orgullo y humildad son de uso corriente y las
impresiones que representan |0 més conocido para cualquiera, cada uno, partiendo de su
propia vida, serd capaz de formarse una idea precisa de ellas sin correr e riesgo de
equivocarse, razon por la cual, y por no perder tiempo en los preliminares, debo entrar
inmediatamente en el examen de estas pasiones.

Es evidente que €l orgullo y la humildad, aunque de un modo absolutamente opuesto,
tienen idéntico objeto. Este objeto somos nosotros mismos o la serie de las ideas e
impresiones relacionadas de las cuales nosotros tenemos memoria y conciencia intima.
En esto se concentra siempre la vista cuando somos dominados por una de estas dos
pasiones. Segun que la idea de nosotros misSmos es Ma 0 menos ventgosa,
experimentamos una de estas afecciones opuestas y somos exaltados por €l orgullo o
deprimidos por la humildad. Sean los que quieran los objetos conocidos por € espiritu,
éstos se consideran siempre en relacion con nosotros mismos: de otro modo no serian
capaces jamés de excitar estas pasiones o producir € més pequefio aumento o
disminucion de ellas. Cuando la propia persona no entra en consideracion no hay lugar
parael orgulloy lahumildad.

Pero aungue esta sucesion enlazada de percepciones que llamamos yo sea siempre €l
objeto de estas dos pasiones, es imposible que sea su causa o que sea suficiente por si
sola para despertarlas. Puesto que estas pasiones son absolutamente contrariasy tienen el
mismo objeto, si fuese este objeto su causa no se podria producir ningiin grado de una
pasion sin que al mismo tiempo se despertase un grado igual de la otra; mediante la
oposicién y contrariedad de dichas pasiones deben destruirse ambas. Es imposible que un
hombre sea al mismo tiempo orgulloso y humilde, y cuando hay diferentes razones para
estas pasiones, como acontece frecuentemente, o surgen las pasiones aternativamente, o
S se encuentran, la una destruye a la otra tanto como lo permite su intensidad, y la que
persiste, la que es mas intensa, contindia actuando sobre € espiritu. Pero en e presente
caso ninguna de las pasiones puede llegar a ser la mas fuerte, porque suponiendo que
surgen tan solo por la consideracion de nosotros mismos, y siendo ésta indiferente para
las dos, éstas deben producirse en la misma proporcién, o, con otras palabras, no puede
producirse ni unani otra. Si se excita una pasion y a mismo tiempo surge una intensidad
analoga de su antagonista, se destruye inmediatamente lo producido y debe quedar el
espiritu perfectamente tranquilo e indiferente.

167



Psikolibro

Debemos, por consiguiente, hacer una distinciéon entre la causa y € objeto de estas
pasiones, entre la idea que las despierta y aquella a que se refieren después de excitadas.
El orgullo y la humildad, habiendo sido despertados, dirigen inmediata mente nuestra
atencion hacia nosotros mismos y consideran esto como su objeto final y dltimo; pero
existe algun otro requisito para hacer que surjan, algo que es peculiar a cada una de las
pasiones y no produce a ambas en un grado exactamente igual. La primera idea que se
presenta a espiritu es la de causa o principio productivo. Esta excita la pasion enlazada
con €ella, y la pasion, cuando ha surgido, dirige nuestra atencion a otra idea, que es laidea
de nosotros mismos. Aqui se halla, pues, una pasién situada entre dos ideas, de las cuales
unala produce y otra es producida por ella. La primera idea, por consiguiente, representa
la causa; la segunda, €l objeto de la pasion.

Para comenzar con las causas de orgullo y humildad debemos observar que su mas
obvia y notable propiedad es la variedad de cosas a que pueden referirse. Cada cualidad
valuable de la mente, sea de laimaginacion, juicio, memoria, 0 sea el carécter, sabiduria,
buen sentido, ilustracion, valor, justicia, integridad, son causas de orgullo, y sus opuestas,
de la humildad. Tampoco se hallan estas pasiones limitadas a espiritu, sSino que se
refieren igualmente a cuerpo. Un hombre puede estar orgulloso de su hermosura, fuerza,
agilidad, buen semblante, habilidad en €l baile, conversacién, esgrima y su destreza en
cualquier asunto o industria manual; pero esto no es todo. La pasion, yendo més lgos,
comprende toda clase de objetos que se refieren a nosotros. Nuestra tierra, familia, hijos,
relaciones, casas suntuosas, jardines, caballos, perros, trges, pueden llegar a ser causa de
orgullo o humildad.

Partiendo de la consideracion de estas causas, se hace necesario que hagamos una
nueva distincion, en las causas de la pasion, entre la cualidad que actia y la cosa ala que
corresponde. Un hombre, por gemplo, estd vanidoso de una hermosa casa que le
pertenece 0 que ha construido e ideado. Aqui € objeto de la pasion es é mismo, y la
causa es la casa hermosa, causa que se subdivide en dos partes, a saber: |la cualidad que
opera sobre lapasion y la cosa ala que esinherente. La cualidad eslabellezay la cosa es
la casa, considerada como su propiedad o creacion. Ambas partes son esenciales y su
distincion no es quimérica o vana. La belleza, considerada meramente como tal, sin ser
propiedad de algo relacionado con nosotros, no produce jamas orgullo o vanidad, y la
mas pequefia relacion por si sola, sin belleza, o alguna otra cosa en su lugar, tiene una
peguenia influencia sobre esta pasion. Puesto que estos dos factores son separados
facilmente y existe la necesidad de su union para producir la pasion, debemos
considerarlos como partes de la causa y fijar en nuestra mente una idea exacta de esta
distincion.

Seccién ||

De qué se derivan estos objetos y causas.

Habiendo llegado ya a poder observar la diferencia entre el objeto de las pasiones y su
causa y adistinguir en la causa la cualidad que actia sobre la pasion de la cosa a que es
inherente, procedemos ahora a examinar |o que determina a cada una de ellas a ser lo que
es y asigna un objeto y cualidad determinados y una cosa a estas afecciones. Por este
medio entenderemos totalmente el origen del orgullo y la humildad.

168



Psikolibro

En primer lugar, es evidente que estas pasiones son determinadas a tener e yo
(persona), por su objeto, por una propiedad no solo natural, sino también original. Nadie
puede dudar que esta propiedad es natural, dada la constancia y estabilidad de sus
operaciones. Es siempre €l yo el que es el objeto del orgullo y la humildad, y siempre que
las pasiones tienen una relacion ulterior sucede esto aun con una referencia a Nosotros
mismos. No puede una persona u objeto tener de otro modo influencia sobre nosotros.

Que esto procede de, una cualidad origina o impulso primario aparecerd igualmente
evidente s consideramos |o que constituye la caracteristica distintiva de estas pasiones.
Sin que la naturaleza haya dado algunas cualidades originales a espiritu no puede existir
ninguna cualidad secundaria, porque en este caso no habria fundamento para la accion ni
podria comenzar para producir ella misma. Ahora, bien: estas cualidades que
consideramos como originales son agquellas mas inseparables del almay que no pueden
ser reducidas a otras, y de este género es la cualidad que determina el objeto del orgulloy
la humildad.

Quiza podemos considerar un grave problema, si las causas que producen la pasién son
naturales, como el objeto a que son dirigidas, 0 s toda una gran variedad procede del
capricho o de la constitucion del espiritu. Esta duda debe desaparecer pronto si dirigimos
nuestra vista a la naturaleza humana y consideramos que en todas las naciones y edades
los mismos objetos producen el orgullo, y la humildad, y que aun ante un extranjero
podemos conaocer aproximadamente |o que aumentaran o disminuiran las pasiones de este
género. Si existe alguna variacion en este particular, no procede mas que de la diferencia
en el temperamento y complexion de los hombres, y es, sea dicho de paso, muy poco
considerable. ¢Podemos imaginar que sea posible que mientras que la naturaleza humana
permanece la misma los hombres sean indiferentes a su poder, riqueza, belleza o mente
personal y que su orgullo y vanidad no sean afectados por estas propiedades ventajosas?

Pero aunque las causas del orgullo y la humildad son completamente naturales,
hallaremos después del examen gque no son originales y que es imposible de todo punto
gue cada una de €llas se halle adaptada a estas pasiones por una disposicion particular y
constituciéon primaria de la naturaleza. Haciendo abstraccion de su nimero prodigioso,
muchas de ellas son efectos del arte, y surgen en parte de la industria, en parte del
capricho, en parte de la buena fortuna del hombre. La industria produce las cosas, |os
muebles, los vestidos. El capricho determina sus géneros y cualidades particulares. La
buena suerte contribuye frecuentemente a ello descubriendo los efectos que resultan de
las diferentes mezclas y combinaciones de los cuerpos. Es absurdo, por consiguiente,
pensar que cada una de estas cosas fue previstay procurada por la naturaleza y que cada
nueva produccion del arte que causa €l orgullo o la humildad, en vez de adaptarse a la
pasion participando de alguna cualidad general que naturalmente actlia sobre € espiritu,
es el objeto de un principio origina que hasta entonces yacia oculto en el amay que se
ha revelado tan solo por accidente. Asi, €l primer mecanico que inventd un elegante
escritorio produjo el orgullo en el que lo poseyo, por principios diferentes de los que lo
hacian sentirse orgulloso de sillas y mesas hermosas. Como esto es evidentemente
ridiculo, debemos concluir que cada causa del orgullo y la humildad no se halla adaptada
a estas pasiones por una cualidad propia y original, sSino que existen una 0 mas
circunstancias comunes a todas €llas, de las que depende su eficacia.

169



Psikolibro

Ademas hallamos que en @ curso de la naturaleza, aunque los efectos son muy
diversos, los principios de que surgen son comunmente pocos y simples y que es de mal
naturalista recurrir a una cualidad especial para explicar cada operacion diferente. Tanto
mas debe ser cierto esto con respecto del espiritu, que siendo una realidad tan limitada
hemos de pensarla incapaz de contener un cimulo semejante de principios como serian
necesarios para despertar las pasiones de orgullo y humildad si cada causa diferente fuese
adaptada ala pasion por una diferente cualidad de principios.

Aqui, por consiguiente, se halla la filosofia moral en las mismas condiciones que la
natural con respecto ala astronomia anterior a Copémico. Los antiguos, aunque sensibles
a la maxima la naturaleza no hace nada vano, imaginaban sistemas tan complicados del
cielo que parecian incompatibles con la verdadera filosofia, y que por Ultimo cedian su
lugar a otros méas simples y naturales. Inventar sin escrdpulos un nuevo principio para
cada nuevo fendmeno en lugar de adaptar a éste el antiguo, sobrecargar nuestra hipétesis
con una variedad de este género, son pruebas ciertas de que ninguno de estos principios
es €l verdadero y que solo deseamos ocultar nuestra ignorancia de la verdad mediante una
serie de errores.

Seccion 1V
Dela relacion de impresiones e ideas.

Asi, hemos establecido dos verdades sin ningun obstaculo o dificultad, a saber: que
depende de principios naturales esta variedad de causas que producen el orgullo y la
humildad, y que no se halle adaptada cada causa diferente a la pasion que produce por un
principio diferente. Debemos ahora proceder a investigar cOmo podemos reducir estos
principios a un nimero menor y halar en las causas algo comun de lo que depende su
influencia.

Para esto debemos reflexionar acerca de ciertas propiedades de la naturaleza humana,
gue aunque tienen una poderosa influencia sobre cada operacion, tanto sobre el
entendimiento como sobre la pasion, no son puestas comunmente de relieve por los
filosofos. La primera de éstas es la asociacion de ideas, que yo he observado y explicado
tan frecuentemente. Es imposible para el espiritu concentrarse continuamente en unaidea
durante un tiempo considerable, ni puede, aun con los mayores esfuerzos, llegar a
semegjante constancia. Pero aunque nuestro pensamiento es inestable, no carece
enteramente de ley y método en sus cambios. La ley segun la cua procede es pasar de un
objeto a lo que le es semgante, contiguo o0 producido por é. Cuando una idea esta
presente en la imaginacion, otra, unida a aquélla por las relaciones dichas, la sigue y
surge con mas facilidad mediante esta instruccion.

L a segunda propiedad que yo notaré en el espiritu humano es una asociacion del mismo
género de impresiones. Todas las impresiones semejantes se enlazan entre si, y tan pronto
una de ellas surge es seguida por la otra. Pena 'y desilusion dan lugar alaira, lairaala
envidia, la envidia alamaliciay la malicia de nuevo a la pena hasta que se completa €
circulo. De igual manera, nuestro animo, cuando se exalta con la aegria se siente
inclinado al amor, generosidad, piedad, valor, orgullo y otras afecciones semejantes. Es
dificil para el espiritu, cuando esta afectado por una pasion, limitarse a esta pasion sola,
sin cambio o relacion alguna. La naturaleza humana es demasiado inconstante para
admitir una regularidad semejante. La mutabilidad le es esencial, y ¢en qué puede

170



Psikolibro

cambiar mas naturalmente que en las afecciones 0 emaociones, que son consecuencia del
animo y estdn de acuerdo con la clase de pasiones que entonces prevalece? Es, pues,
evidente que existe una atraccion 0 asociacion entre impresiones como entre idess,
aunque con esta diferencia notable: que las ideas se asocian por semejanza, contiguidad y
causalidad, mientras que las impresiones s6lo se asocian por semejanza.

En tercer lugar, se puede observar que estos dos géneros de asociacion se apoyan y
favorecen entre si y que la transicion es readlizada més fécilmente cuando ambas
concurren en e mismo objeto. Asi, un hombre que a causa de haber sido agraviado por
otro se halla muy descompuesto e irritado en su animo, esta en disposicion de encontrar
mil motivos de descontento, impaciencia, miedo y otras pasiones desagradables,
especialmente si puede descubrir estos motivos en o cerca de la persona que fue la causa
de la primera pasion. Los principios que favorecen la sucesion de las ideas concurren
agui con los que actlan sobre las pasiones, y ambos, uniéndose en la accion, imprimen al
espiritu un doble impulso. La nueva pasion, por consiguiente, debe surgir con una
violencia mucho mas grande y la transicién a ella debe hacerse mucho mas facil y
natural.

En esta ocasion puedo citar la autoridad de un elegante escritor, que se expresa de la
siguiente manera: «Como la fantasia se deleita en todo |o que es grande, extrario o bello y
se siente tanto mas satisfecha cuanto més halla estas perfecciones en e mismo objeto, es
capaz de recibir nueva satisfaccion por e auxilio de un nuevo sentido. Asi, un son
continuado, como la musica de los pagjaros o la caida de las aguas, despierta en cada
momento el espiritu del espectador y |le hace mas atento alas varias bellezas del lugar que
se hallaante é. Asi, si surge una fragancia de olores o perfumes, éstos aumentan el placer
de laimaginacion y hacen aparecer alln més agradables |os colores y verdura del paisgje;
pues las ideas de ambos sentidos se apoyan y son mas agradables juntas que si entrasen
en el espiritu separadamente, del mismo modo que los diferentes colores de una pintura,
cuando se hallan bien dispuestos, ponen de relieve a los otros y reciben una belleza
adicional por la ventgja de su situacion. En este fenOmeno podemos notar la asociacion
de impresiones por una parte y de ideas por otra, y también |la asistencia mutua que entre
Si se prestan.»

Seccion V
Dela influencia de estas relaciones sobre el orgullo y la humildad.

Habiendo sido establecidos estos principios sobre una solida experiencia, comienzo a
considerar que debemos aplicarlos en la indagacion de todas las causas del orgullo y la
amistad, ya sea que se estimen estas causas como cualidades que actlian 0 como sujetos a
los que se atribuyen estas cualidades, Examinando estas cualidades hallo inmediatamente
gue concurren varias de €llas en la produccién del dolor y € placer, independientemente
de las afecciones que yo intento explicar. Asi, la belleza de nuestra persona por ella
mismay por su verdadera apariencia produce placer del mismo modo que orgullo, y su
fealdad, dolor del mismo modo que humildad. Una fiesta magnifica nos agrada, una
comida sordida nos desplace. Lo que descubro que es verdadero en alglin caso supongo
gue lo es en todos, y asi, considero como garantizado ahora que toda causa de orgullo, en
virtud de sus cualidades peculiares, produce un placer separado, y toda causa de
humildad, un malestar separado.

171



Psikolibro

De nuevo, considerando los sujetos a los que estas cualidades pertenecen, hago un
nuevo supuesto, que también aparece como probable, segin o muestran varios casos
pamarios, a saber: que estos sujetos son 0 partes de nosotros mismos 0 algo que se
refiere intimamente a nosotros. Asi, las cualidades buenas y malas de nuestras acciones y
porte constituyen lavirtud y el vicio y determinan nuestro caracter personal, y nada actia
mas fuertemente sobre nuestras pasiones que ésta. De igual modo, la belleza o fealdad de
nuestra persona, casa, carruges, muebles, es o que hace que nos sintamos vanos o
humildes. Las mismas cualidades referidas a sujetos que no tienen relacion con nosotros
no influyen en lo més minimo en alguna de estas dos afecciones.

Habiendo asi, en cierto modo, supuesto dos propiedades de las causas de estas
afecciones, a saber: que las cualidades producen un placer o dolor separados y que los
sujetos en los cuales se hallan estas cualidades se refieren ala propia persona, procedo a
examinar las pasiones mismas, para hallar algo en ellas correspondiente a las propiedades
supuestas en sus causas. Primeramente hallo que €l objeto peculiar del orgullo y la
humildad estd, determinado por un instinto original y natural, y que es absolutamente
imposible, dada la constitucion originaria del espiritu, que estas pasiones puedan referirse
a ago remoto, a yo o la persona individual de cuyas acciones y sentimientos somos
intimamente consocios cada uno de nosotros. Aqui, en ultimo término, se dirige la
atencion cuando somos dominados por una de estas dos pasiones, y no podemos en esta
situacion del espiritu ni perder de vista este objeto. No pretendo dar una razén para esto,
sino que considero una direccion semejante del pensamiento como una cualidad original.

La segunda cualidad que yo descubro en estas pasiones, y que considero igualmente
como una cualidad original, son sus sensaciones o las peculiares emociones que producen
en el ama, y que constituyen su verdadero ser y esencia. Asi, e orgullo es una sensacion
placentera y la humildad una sensacién dolorosa, y suprimiendo € placer y e dolor no
existirian en realidad el orgullo y la humildad. Nuestro sentimiento real nos convence de
esto, y més ala de nuestro sentimiento es en vano razonar o disputar agqui.

Si yo comparo, por consiguiente, estas dos propiedades de las pasiones que se acaban
de establecer, a saber: su objeto, que es @ yo, y su sensacioén, que es el placer o dolor, con
las dos propiedades propuestas de |as causas, a saber: su relacion con €l yo y su tendencia
a producir placer o dolor independientemente de la pasidon, halo inmediatamente,
suponiendo que estos supuestos son exactos, que el verdadero sistema se me presenta con
una evidencia irresistible. La causa que despierta la pasion se refiere al objeto que la
naturaleza ha atribuido a la pasion; la sensacion que produce la causa separadamente se
refiere ala sensacion de la pasion; de esta doble relacion de ideas e impresiones se deriva
la pasion. Una de las ideas se convierte facilmente en su correlativa, y una de las
impresiones, en la que se le asemgja y le corresponde. jCon cuanta mayor facilidad no
debe ser hecha esta transicion cuando estos procesos se asisten reciprocamente y la mente
recibe un doble impulso de las relaciones de impresiones e ideas a la vez!

Para comprender esto mejor debemos suponer que la naturaleza ha dado a los érganos
del espiritu humano una cierta disposicion, adecuada para producir una peculiar
impresién o conmocion que nosotros llamamos orgullo; a esta emocion ha asignado una
cierta idea, a saber: la ded yo, que jamas dga de producir. Esta disposicion de la
naturaleza se concibe facilmente. Tenemos muchos egemplos de un mecanismo
semejante. Los nervios de la nariz y del paladar se hallan dispuestos de manera que en

172



Psikolibro

ciertas circunstancias llevan sensaciones semejantes al espiritu; las sensaciones de apetito
y hambre producen en nosotros siempre la idea de los objetos particulares que son
adecuados, a cada deseo. Estas dos circunstancias se hallan unidas en el orgullo. Los
organos se hallan dispuestos para producir la pasion, y la pasion, después de producida,
despierta naturalmente una cierta idea. Todo esto no necesita pruebas. Es evidente que no
podemos ser poseidos por esta pasion cuando no existe en el espiritu una disposicion
apropiada para €llo, y es evidente también que la pasion dirige siempre su mirada hacia
nosotros mismos y nos hace pensar sobre nuestras cualidades y circunstancias.

Habiendo sido bien entendido esto se puede preguntar ahora si |a naturaleza produce la
pasion inmediatamente por ella misma o si debe ser auxiliada por la cooperacion de otras
causas, pues se observa que en este respecto su conducta es distinta en las diferentes
pasiones y sensaciones. El paladar debe ser excitado por un objeto externo para producir
algun sabor agradable; pero € hambre surge internamente sin que concurra un objeto
externo. Sucede lo que ocurre con otras pasiones e impresiones, es cierto: que e orgullo
requiere de algin objeto externo y que los 6rganos que lo producen no se halan
impulsados, como el corazon y las arterias, por un movimiento original e interno.

Pues primeramente la experiencia de todos los dias nos convence de que el orgullo
requiere ciertas causas para ser producido y languidece cuando no es mantenido por
alguna cualidad excelente en e caréacter, alguna ventaja corporal en € traje, coches o
fortuna.

Segundo: es evidente que el orgullo seria perpetuo s surgiese inmediatamente, por
naturaleza, pues €l objeto es siempre el mismo y no existe disposicion del cuerpo peculiar
del orgullo, como de la sed o del hambre.

Tercero: la humildad se halla exactamente en la misma situacion que el orgullo, y, por
consiguiente, dado lo antes supuesto, debe ser iguamente perpetua o debe destruir la
pasion contraria desde el primer momento, de modo que ninguna de ellas puede hacer su
aparicion. En general, debemos sentirnos satisfechos con la conclusion precedente de que
el orgullo debe tener una causa, asi como un objeto, y que la una no gerce influenciasin
el otro.

La dificultad, pues, estriba tan sdlo en descubrir esta causa 'y hallar qué eslo que da el
primer impulso y pone en accion aquellos 6rganos que son naturalmente adecuados para
producir la emocion. Al consultar mi propia experiencia para resolver esta dificultad
hallo inmediatamente un sinnimero de diferentes causas que producen €l orgullo, y
examinando estas causas supongo, |0 que a primera vista percibo como probable, que en
todas ellas concurren dos circunstancias, que son: que por si mismas producen una
impresion relacionada con la pasion y que estan situadas en un sujeto relacionado con €l
objeto de lapasion. Si considero después de esto la naturaleza de larelacion y sus efectos
sobre las pasiones y las ideas, no puedo ya dudar de estos supuestos, a saber: que
expresan el verdadero principio que produce €l orgullo e imprime el movimiento a los
organos de éste, que, halandose dispuestos naturalmente para producir la afeccion,
requieren solamente un primer impulso 0 comienzo para su accion. Todo lo que produce
una sensacion agradable y se relaciona con el yo produce la pasion del orgullo, que es
también agradable y tiene como objeto € yo.

173



Psikolibro

Lo que he dicho del orgullo es igualmente cierto de la humildad. La sensacion de
humildad es desagradable como el orgullo es agradable, razon por la cual debe cambiar
de cualidad la sensacion producida por las causas, mientras que la relacion con € yo
contina siendo la misma. Aunque orgullo y humildad son completamente contrarios en
sus efectos y sensaciones, tienen, sin embargo, el mismo objeto, de modo que se requiere
tan solo cambiar la relacion de las impresiones, sin hacer ningin cambio en las ideas. De
acuerdo con lo anterior, hallamos que una hermosa casa que nos pertenece produce
orgullo, y que la misma casa, aun perteneciéndonos, produce humildad si por un
accidente su belleza se ha cambiado en fealdad, y por esto la sensacion de placer que
correspondia a orgullo se ha transformado en dolor, que es la correspondiente a la
humildad. La doble relacion entre las ideas y las impresiones subsiste en ambos casos y
produce unaféacil transicion de unaemocion alaotra.

En una paabra: la naturaleza ha concedido una especie de atraccion a ciertas
impresiones e ideas, por la cual, al surgir naturalmente, traen tras si a sus correlativas. Si
estas dos atracciones 0 asociaciones de impresiones e ideas concurren en e mismo objeto
Se apoyan reciprocamente y la transicion de las afecciones y de la imaginacion se hace
con la més grande naturalidad y facilidad. Cuando una idea produce una impresion
relacionada con una impresion que se hala enlazada con una idea, relaciona con la
primera idea estas dos impresiones y no dejara de presentarse la una con la otra en
cualquier caso. La cualidad que actia sobre la pasion produce separadamente una
impresiéon que se le asemgja; €l sujeto a cual pertenece la cualidad se pone en relacion
con € yo, e objeto de la pasion; por esto no debe maravillar que la causa total,
consistente en una cualidad y en un sujeto, haga surgir de un modo instable la pasion.

Para ilustrar esta hipotesis podemos comparar € presente caso con € que empleé en
otro lugar para explicar la creencia perteneciente a los juicios que formulamos acerca de
la causalidad. Y o he observado que en todos los juicios de este género hay siempre una
impresiéon actual y una idea relacionada con €lla, y que la impresion presente concede
vivacidad a la fantasia, mientras que la relacion transfiere esta vivacidad, por una
transmision facil, alaidea relacionada. Sin la impresion presente, la atencién no se halla
fijada ni los espiritus excitados. Sin la relacion, esta atencion permanece dirigida a su
primer objeto y no tiene ulteriores consecuencias. Existe, evidentemente, una gran
analogia entre esta hipétesis y la que ahora hemos propuesto con respecto a una
impresion y una idea que se transforman en otra impresion e idea por medio de su doble
relacion, analogia que debe ser considerada como una prueba no despreciable de ambas
hipétesis.

Seccion VI

Limitaciones de este sistema.

Antes de ir més lgjos en este asunto y examinar en particular todas las causas de orgullo
y humildad ser& conveniente hacer alguna restriccion en el sistema general de que todos
los objetos agradables relacionados con nosotros por una asociacion de ideas e
impresiones producen orgullo, y todos los desagradables, humildad. Estas limitaciones se
derivan de lanaturalezareal del asunto.

I. Si suponemos gue un objeto agradable adquiere una relacion con € yo, la primera
pasion que aparece es alegria, y esta pasion presenta una relacion méas simple que orgullo

174



Psikolibro

o vanagloria. Podemos experimentar alegria estando presentes a una fiesta en que
nuestros sentidos son regalados con delicias de todo género; pero solo el que dalafiesta,
ademés de la degria experimenta la pasion adicional de satisfaccion de si mismo y
vanidad. Es cierto que hay hombres que se vanaglorian a veces de una diversion en la que
tan sdlo han estado presentes, y mediante una relacion tan débil convierten su placer en
orgullo; sin embargo, debe en general ser concedido que la alegria surge de una relacion
menos importante que la vanidad y gue muchas cosas que nos son demasiado extrafias
para producir orgullo son capaces de proporcionarnos deleite y placer. La razon de la
diferencia puede ser explicada asi. Una relacion es requisito para la alegria, a fin de que
se aproxime €l objeto a nosotros y nos produzca alguna satisfaccion. Pero, aparte de lo
gue es comun a ambas pasiones, se requiere esto para €l orgullo, a fin de producir la
transicion de una pasion a otra y convertir la satisfaccion en vanidad. Como tiene una
doble tarea que realizar, debe ser dotado con doble fuerza 'y energia. A 1o que podemos
anadir que cuando los objetos agradables no poseen una relacion intima con nosotros la
poseen con respecto a otra persona, y que esta Ultima relacién no solamente supera ala
primera, sino que la destruye, como veremos mas adelante.

Aqui, pues, radicala primeralimitacion que debemos hacer en nuestra posicion general,
a saber: que todo lo que se halla relacionado con nosotros y produce placer o dolor
produce igualmente orgullo o humildad. No se requiere sélo una relacion, sino una
relacion intima, y més intima gque la necesaria parala aegria.

I. La segunda limitacion es que € objeto agradable no debe ser sdlo relacionado
intimamente, sino también ser perteneciente a NoOsotros mismos, o por |0 menos comun a
Nosotros y a unas cuantas personas. Es una cualidad observable en la naturaleza humana,
gue nosotros intentaremos explicar mas tarde, que todo o que se presenta frecuentemente
y alo que estamos desde largo tiempo habituados pierde su valor para nosotros y pronto
es despreciado y descuidado. Ademas, nosotros juzgamos los objetos méas por
comparacion que por su mérito real e intrinseco, y donde no podemos aumentar su valor
mediante €l contraste nos inclinamos a no estimar sino |o que es esencialmente bueno en
ellos. Estas propiedades del espiritu gjercen su efecto sobre la alegriay sobre € orgullo, y
es notable que bienes que son comunes a género humano y mediante el habito nos han
Ilegado a ser familiares nos producen tan sélo una pequefia satisfaccion, aungue quiza de
una especie mas excelente que agquellos a los que por su rareza atribuimos un valor
mucho més ato. Aunque estas circunstancias influyen en las dos pasiones que nos
ocupan, tienen mucho mayor influjo sobre la vanidad. Nos alegramos por muchos bienes
gue a causa de su frecuencia no nos producen orgullo. La salud, cuando vuelve después
de una larga ausencia nos produce una satisfaccion realmente sensible; pero es rara vez
considerada como un motivo de vanidad porque se disfruta con muchos otros.

La razén por que e orgullo es mucho més delicado en este respecto que la alegria creo
gue eslasiguiente:

Para gque se produzca e orgullo debemos considerar siempre dos objetos, a saber: la
causa o € objeto que produce placer, y € yo, que es objeto rea de la pasion. Para la
alegria es solo necesario un objeto para que se produzca, a saber: € que cause placer, y
aungue es requisito indispensable que posea alguna relacion con €l yo, 1o es tan slo para
hacerlo agradable, y no es €l yo, propiamente hablando, € objeto de esta pasion. Puesto
gue, por consiguiente, € orgullo tiene, en cierto respecto, dos objetos hacia los cuales

175



Psikolibro

dirige nuestra vista, se sigue que cuando ni uno ni otro tienen alguna singularidad la
pasion debe ser mas debilitada por ello que una pasion gue tiene solo un objeto.
Comparandonos con los otros, como podemos hacerlo en cada momento, hallamos que
no nos distinguimos de ellos en 10 mas minimo, y comparando €l objeto que poseemos
descubrimos ain la misma lamentable circunstancia. Por estas dos comparaciones tan
desventgjosas |a pasion debe ser enteramente destruida.

[11. Latercerarestriccion es que € objeto placentero o doloroso tiene que ser muy claro
y manifiesto, y no sOlo para nosotros mismos, sino también para los otros. Esta
circunstancia, como las dos precedentes, gerce un efecto sobre la aegria y sobre €l
orgullo. Nos imaginamos mas felices y también més virtuosos 0 hermosos cuando
aparecemos como tales a los otros, pero hacemos aln méas ostentacién de nuestras
virtudes que de nuestros placeres. Esto procede de causas que yo trataré de explicar
después.

IV La cuarta restriccion se deriva de la inconstancia de la causa de estas pasiones y de
la breve duracion de su enlace con nosotros mismos. Lo que es casua e inconstante
produce una alegria pequefia y un orgullo ain menor. No nos satisfacemos mucho con la
cosa misma, y somos aln menos aptos para sentir algin nuevo grado de satisfaccion de
nosotros mismos con respecto a ella. Prevemos y anticipamos su cambio por la
imaginacion, que nos hace sentirnos poco satisfechos con la cosa: la comparamos con
NOsotros mMismos, que Poseemos una existencia més durable, por o que su inconstancia
aparece alln mas grande. Parece ridiculo atribuirnos una excelencia que proviene de un
objeto que es de mucha mas corta duracion y nos concierne sélo en una época tan breve
de nuestra existencia. Sera facil comprender por qué razdn esta causa no actia con la
misma fuerza en la alegria que en €l orgullo, puesto que laidea del yo nos es tan esencial
alaprimerapasién como ala Ultima.

V Puedo afadir como una quinta limitacién, o mas bien extension, de mi sistema que
las reglas generales tienen una gran influencia sobre el orgullo y la humildad, como sobre
todas las otras pasiones. Por esto nos formamos una nocion de las diferentes clases de los
hombres segln el poder o riquezas de que son poseedores, y esta nocion no la cambiamos
teniendo en cuenta la salud o temperamento de las personas, que pueden privarlos de todo
goce en su posesion. Esto puede explicarse por [os mismos principios que dan razén de la
influencia de las leyes generales sobre e entendimiento. El habito nos lleva més alla de
los justos limites de nuestras pasiones como de nuestros razonamientos.

No sera importuno observar en esta ocasion que la influencia de las leyes generales y
maximas sobre las pasiones contribuye a facilitar mucho los efectos de todos los
principios que explicaremos en €l curso de este TRATADO. Pues es evidente que s una
persona madura y de la misma naturaleza que nosotros fuese transportada stibitamente de
nuestro mundo se hallaria muy embarazada ante cada objeto y no sabria determinar en el
acto qué grado de amor u odio, orgullo o amistad, u otras pasiones, debia atribuirle. Las
pasiones varian frecuentemente por principios muy insignificantes, y éstos no se
presentan con una regularidad perfecta, especiamente en las primeras veces. Pero como
la costumbre y la préctica han descubierto estos principios y han establecido € justo valor
de cada cosa, debe esto ciertamente contribuir a una fécil produccion de las pasiones y
guiarnos, por medio de maximas generales establecidas, en la medida que debemos
observar a preferir un objeto a otro. Esta indicacion puede servir quiza para evitar las

176



Psikolibro

dificultades que pueden surgir en lo que concierne a algunas causas que debo mas
adelante adscribir a ciertas pasiones y que pueden ser estimadas demasiado tenues para
operar tan universal y ciertamente como se halla que lo hacen.

Terminaré este asunto con una reflexion derivada de estas cinco limitaciones. Esta
reflexion es que las personas que son mas vanidosas y que a los 0jos del mundo tienen
mas razon de sentirse orgullosas no son las maés felices, ni las mas humildes las mas
miserables, como a primera vista podria imaginarse partiendo del anterior sistema. Un
mal puede ser real aunque su causa no tenga relacion con nosotros, puede ser real sin ser
propio de cada uno, puede ser real sin mostrarse a los otros, puede ser real sin ser
constante, y puede ser real sin hallarse sometido aleyes generales. Tales males no degjarén
de hacernos miserables aungue posean solo una peguefia tendencia a disminuir € orgullo,
y quizael masrea y el mas solido mal de lavida se hallara que es de esta clase.

Seccién VI
Del vicio y la virtud.

Teniendo en cuenta estas limitaciones, procedamos a examinar las causas del orgullo y
la humildad y ver si en cada caso podemos descubrir la doble relacion por la que actdan
sobre las pasiones. Si hallamos que todas estas causas se relacionan con el yo y producen
un placer o dolor separado de la pasion, no quedara ningun escrupulo con respecto al
presente sistema. Debemos intentar principalmente probar e Ultimo punto, siendo en
cierto modo evidente el primero.

Al comenzar con € vicio y la virtud, que son las causas méas palmarias de estas
pasiones, es completamente ajeno a mi proposito entrar en la controversia, que en los
ultimos afios ha excitado mucho la curiosidad del pablico, de si estas distinciones morales
se fundan en principios naturales y originales o surgen del interés y la educacion. Reservo
el examen de esto para € siguiente libro, y ahora intentaré mostrar que mi sistema se
mantiene firme en ambas hipoétesis, |0 que sera una prueba rigurosa de su solidez.

Pues concediendo que la moralidad se funda en la naturaleza, debe ser admitido que €
vicio y la virtud, por el interés propio o por los prejuicios de la educacién, produce en
nosotros un dolor o placer real, y podemos observar que esto es rigurosa mente defendido
por los partidarios de esta hipotesis, Toda pasion, habito o propiedad de caracter -dicen-
gue tiende a nuestra ventaja o prejuicio nos proporciona un placer o un dolor, y después
es de donde surge la aprobacién o no aprobacion. Naturalmente, nos es provechosa la
liberalidad de los otros; pero nos halamos siempre en peligro de ser dafiados por su
avaricia; el valor nos defiende, pero |a cobardia nos expone atodo ataque; lajusticia es el
soporte de la sociedad, pero lainjusticia, a menos que sea reprimida, causara rapidamente
su ruing; la humildad nos eleva, pero € orgullo nos mortifica. Por estas razones, las
primeras cualidades se estiman como virtudes y las Ultimas se consideran vicios. Ahora
bien: puesto que es cierto que existe un placer o dolor también relativo al mérito o
demérito, de cualquier clase que sea, he logrado o que era preciso parami propdésito.

Pero voy més lgos, y observo que esta hipétesis moral y presente sistema no solo
concuerdan, sino que admitiendo que la primera es exacta tenemos la prueba irrefutable y
absoluta del ultimo. Pues si toda la moralidad se funda en el dolor o la pena que nace de
la esperanza de una pérdida o ventaja que puede resultar de nuestro propio carécter o del

177



Psikolibro

de los demas, todos los efectos de la moralidad deben derivarse del mismo dolor o placer
y también debe suceder lo mismo con la pasion del orgullo y la humildad. La verdadera
esencia de la virtud, de acuerdo con esta hipétesis, es producir placer y la del vicio
producir dolor. La virtud y €l vicio deben formar parte de nuestro carécter para excitar
orgullo y humildad. ¢Qué maés prueba podemos desear para la doble relacién de
impresiones e ideas?

El mismo argumento irrefutable puede ser derivado de la opinion que mantiene que la
moralidad es algo real fundamentado en la naturaleza. La hipétesis mas probable que se
ha ideado para explicar la distincion entre vicio y virtud y e origen de los derechos
morales y obligaciones es que, por una constitucion primaria de la naturaleza, ciertos
caracteres y pasiones, por la verdadera consideracion y contemplacion, producen dolor,
mientras gque otros, de igual modo, causan placer. EI malestar y satisfaccion no sélo no
son separables del vicio y la virtud, sino que constituyen su verdadera naturaleza y
esencia. Aprobar un caracter es sentir un placer originario ante su presentacion. El
desaprobarlo es experimentar un malestar. Siendo, por consiguiente, € placer y e dolor
las causas primarias del vicio y la virtud, deben ser también las causas de todos sus
efectos y, por consecuencia, del orgullo y la humildad, que son los inevitables
acompariantes de esta distincion.

Aun suponiendo que estas hipotesis de filosofia moral deban ser consideradas como
falsas, es evidente que € placer y € dolor, si no las causas del vicio y la virtud, son, en
ultimo término, inseparables de ellos. Un caracter generoso y noble proporciona una
satisfaccion ya en su examen, y cuando se nos presenta, y aunque sea tan solo en un
poema o fabula, no deja jamas de encantarnos y deleitarnos. Por €l contrario, la crueldad
y falsedad desagradan por su propia naturaleza, y no es posible reconciliarnos con estas
cualidades ni en nosotros ni en los otros. Asi, una de las hipétesis sobre la moralidad es
una prueba innegable del sistema, y la otra, por lo menos, concuerda con €.

Sin embargo, € orgullo y la humildad no surgen solo de estas propiedades del espiritu
que, segn los sistemas corrientes de Etica, han ido comprendidas como elementos del
deber moral, sino también de cualquier otra cosa, que tenga relacion con e placer o €
dolor. Nada halaga tanto nuestra vanidad como el talento de agradar por nuestro ingenio,
buen humor u otras prendas, y nada nos mortifica mas sensiblemente que un fracaso en
algun intento de este género. Nadie ha sido capaz de decir qué es el ingenio y mostrar por
gué un determinado sistema de pensamiento debe ser comprendido bajo esta
denominacion mientras que otro no puede serlo. SAlo por el gusto podemos decidir en lo
gue le concierne, y no poseemaos un criterio que nos sirva para formular un juicio de este
género. Ahora bien: ¢qué es @ gusto, mediante el cual recibe su ser € verdadero y falso
ingenio en cierto modo, y sin € que &l pensamiento no puede tener un titulo para una de
las dos denominaciones? No es méas que una sensacion de placer producida por €l
verdadero ingenio o de dolor producida por el falso, sin que podamos dar |as razones de
este placer o dolor. Lafacultad de causar estas sensaciones opuestas es, por consiguiente,
la esencia del verdadero y falso ingenio y, en consecuencia, la causa del orgullo y la
humildad que surgen de €.

178



Psikolibro

Puede haber quiz& algunos que, habituados al estilo de las escuelas y del pllpito, y no
habiendo jamas considerado |a naturaleza bajo otro aspecto que el escolastico y religioso,
se sientan sorprendidos a oirme decir que la virtud excita el orgullo, pasion que aquéllos
miran como un vicio, y que €l vicio produce humildad, la cual ellos consideran como una
virtud. Pero, para no disputar acerca de palabras, hago observar que por orgullo yo
entiendo laimpresion agradable que surge en el espiritu cuando el espectaculo de nuestra
virtud, rigueza o poder nos permite estar satisfechos de nosotros mismos, y que entiendo
por humildad la impresion opuesta. Es evidente que la primera impresion no es siempre
viciosa ni la dltima virtuosa. La més rigida moralidad nos permite tener un placer a
reflexionar sobre una accién generosa, y por nadie se estima una virtud el sentir
remordimientos estériles sobre pensamientos de pasadas villanias y bajezas. Por
consiguiente, examinemos estas impresiones, consideradas en s mismas, e inquiramos
sus causas, si se hallan en el espiritu 0 en el cuerpo, sin preocuparnos ahora qué mérito o
censura les corresponde.

Seccion VI
Dela belleza y fealdad.

Ya consideremos €l cuerpo como una parte de nosotros mismos o asintamos a la
opinién de aquellos filésofos que 1o miran como algo externo, debe siempre admitirse
gue se hala suficientemente enlazado con nosotros para formar una de estas dobles
relaciones que yo he mostrado ser necesarias a las causas de orgullo y humildad. Por
consiguiente, siempre que podamos hallar que a esta relacion de ideas se une la relacion
de impresiones podemos esperar con seguridad que se presenten una de estas dos
pasiones, segun gue la impresion sea agradable o desagradable. Pero la belleza, del
género que sea, Nos proporciona un propio deleite o satisfaccion, y la fealdad produce
dolor, sea el que sea @ sujeto a que corresponde y sea apreciada en objetos animados o
inanimados. Si 1a belleza o fealdad pertenecen a nuestro propio cuerpo, este placer o
dolor se convertira en orgullo o humildad, existiendo en este caso todas las circunstancias
requeridas para producir unatransicion perfecta de impresiones e ideas. Estas sensaciones
opuestas se relacionan con las pasiones opuestas. La belleza o fealdad se relaciona
intimamente con el yo, objeto de ambas pasiones. No es, pues, maravilla alguna que la
propiabellezallegue a ser objeto de orgullo, y lafealdad, de humildad.

Pero este efecto de las cualidades personales y corporales no es solo prueba del
presente sistema, mostrando que las pasiones no surgen en este caso sSin todas las
circunstancias que yo he requerido, sino que también puede ser empleado como un
argumento mas enérgico y mas convincente. Si consideramos todas las hipétesis que se
han hecho o por lafilosofia o por e conocimiento vulgar para explicar la diferencia entre
belleza y fealdad, hallamos que todas pueden reducirse a esto, a saber: que la belleza es
un orden de construccion de partes que, 0 por una constitucion originaria de nuestra
naturaleza o por habito o capricho, es capaz de producir un placer o satisfaccion en €l
ama. Este es e caracter distintivo de la belleza, y constituye su diferencia con la fealdad,
cuya tendencia natural es producir dolor. Placer y dolor, por consiguiente, no son sélo
acompariantes necesarios de la belleza y de la fealdad, sino que constituyen su verdadera
esencia. Y de hecho, s consideramos que una gran parte de |la belleza que admiramos en
los animales o0 en otros objetos se deriva de la idea de la conveniencia o utilidad, no
debemos sentir escrdpulo alguno al asentir a esta opinién. La forma que produce fuerza

179



Psikolibro

es hermosa en un anima como la forma que es signo de agilidad en otro. El orden y
conveniencia de un palacio no son menos esenciales a su belleza que su mera figura 'y
apariencia. De igual modo, las reglas de la arquitectura requieren que la parte superior de
un pilar sea més delgada que su base y que por esto su figura nos sugiera la idea de
seguridad, que es agradable, mientras que la forma contraria nos dé laimpresion del peli-
gro, que es desagradable. De innumerables gemplos de este género, asi como de
considerar que la belleza, a igua del ingenio, no puede ser definida, sino que es
apreciada solo por e gusto o la sensacion, es dado concluir que la belleza no es mas que
la forma que produce placer, y fealdad, |a estructura de las partes que sugiere dolor; y
puesto que la facultad de producir dolor y placer constituye de esta manera la esencia de
la belleza y de la fealdad, todos los afectos de estas cualidades deben derivarse de la
sensacion, y en consecuencia, €l orgullo y la humildad, que de todos sus efectos son los
mas comunes y hotabl es.

Estimo este argumento preciso y decisivo; pero para dar una méas alta autoridad a
razonamiento presente supongamoslo falso por un momento y veamos lo que se sigue. Es
cierto, pues, que s la facultad de producir placer o pena no constituye la esencia de la
belleza y la feadad, las sensaciones no son, en ultimo término, separables de las
cualidades y es aun dificil considerarlas aparte. Ahora bien: nada es comun a la belleza
natural y moral (ambas son las causas del orgullo) méas que esta facultad de producir
placer, y como un efecto comin supone siempre una causa comun, es claro que este
placer debe ser en ambos casos una causarea y efectiva de las pasiones. De nuevo nada
es originalmente diferente entre la belleza de nuestro cuerpo y la belleza de los objetos
externos y extrafios a nosotros mas que € tener aquélla una relacién méas proxima con
nosotros mismos, que falta en la otra. Esta diferencia original, por consiguiente, debe ser
la causa de todas las otras diferencias y, por lo tanto, de su diferente influencia sobre la
pasion del orgullo, que es despertada por la belleza de nuestra persona, pero no es
afectada en lo més minimo por la de |os objetos extrafios y externos. Reuniendo estas dos
conclusiones hallamos que componen entre las dos € precedente sistema, a saber: que el
placer, como una impresion relacionada o semejante, cuando se refiere a un objeto
relacionado, por una transicion natural, produce orgullo, y su contrario, humildad. Este
sistema, pues, parece ya suficientemente confirmado por la experiencia, aungue nosotros
no hemos aun agotado todos nuestros argumentos.

No es solo la belleza del cuerpo lo que produce orgullo, sino también su vigor y fuerza.
El vigor es una especie de poder y, por consiguiente, €l deseo de ser superior en vigor
debe ser considerado como una especie inferior de ambicion. Por estarazon el fendmeno
presente sera suficientemente explicado a exponer esta pasion.

En lo que concierne alas demés cualidades ventajosas corporal es haremos observar, en
general, que lo que en nosotros mismos es Util, bello o sorprendente constituye objeto de
orgullo, y su contrario, de humildad. Ahora bien: es claro que todo lo Util, hermoso o
sorprendente concuerda en producir un placer separado y solo en esto. El placer en
relacion con €l yo, por consiguiente, debe ser la causa de la pasion.

Aungue no se discutira si la belleza es algo rea y diferente de la facultad de producir
placer, no puede ser puesto en duda que la sorpresa, no siendo mas que un placer
surgiendo de la novedad, no constituye, exactamente hablando, la cualidad de un objeto,
sino solamente una pasién o impresion en el alma. Por consiguiente, de esta pasion debe

180



Psikolibro

surgir € orgullo, por una transicion natural; y surge tan naturalmente que no hay nada en
Nosotros 0 concerniente a Nosotros que produzca sorpresa que a mismo tiempo no excite
esta otra pasion. Asi, nos sentimos orgullosos de las sorprendentes aventuras que hemos
corrido, las escapadas que hemos hecho y los peligros a que hemos estado expuestos. De
aqui el origen del mentir, corriente en el hombre, €l cual, sin ningun interés y meramente
por vanidad, amontona un numero extraordinario de sucesos que o son ficciones de su
cerebro 0 si verdaderos no tienen la méas minima relacion con ellos mismos. Su fecunda
imaginacion los provee con numerosas aventuras, y s este talento falta, se apropian las
perteneci entes a otros para satisfacer su vanidad.

En este fendmeno se contienen dos experiencias que s las comparo entre si, segun las
reglas conocidas por las cuales juzgamos acerca de la causa y el efecto en anatomia,
filosofia natural y otras ciencias, obtendremos un irrefutable argumento en favor de la
influencia de la doble relacién arriba mencionada. Por una de estas experiencias hallamos
gue un objeto produce orgullo solamente por lainterposicion del placer, y esto porgue la
cualidad por la que produce orgullo no es en realidad mas que la facultad de producir
placer. Por la otra experiencia hallamos que € placer produce e orgullo por una
transicién que acompafia a las ideas relacionadas, por o que cuando suprimimos la
relacion se destruye la pasion inmediatamente. Una aventura sorprendente que nosotros
mismos hayamos corrido se relaciona con nosotros, y por este medio produce orgullo;
pero la aventura de otros, aunque pueda causar placer, faltandole esta relacion de ideas no
excita jamas esta pasion. ¢(Qué mas prueba se puede desear para €l presente sistema?

Hay solo una objecion a este sistema con relacion a nuestro cuerpo, que es que aunque
no hay nada més agradable que la salud ni nada més penoso que la enfermedad, 1os
hombres no se sienten cominmente ni vanidosos de la una ni mortificados por la otra.
Esto se explicard facilmente si tenemos en cuenta la segunda y cuarta limitacion
propuestas para nuestro sistema general. Se hizo observar gue ningun objeto produce
orgullo o humildad si no posee algo peculiar a nosotros mismos, asi como también que
toda causa de esta pasion debe ser en algin modo constante y posee una cierta proporcion
con respecto a nuestra duracion, que es su objeto. Ahora bien: como la salud y la
enfermedad varian incesantemente en todos los hombres y no hay ninguno que se halle
sometido fijay ciertamente a una u otra, estas ventgjas y calamidades son en cierto modo
independientes de nosotros y no se las considera enlazadas con nuestro ser o existencia.
Que esta explicacion es verdadera aparece claro s se considera que siempre que una
enfermedad, de cualquier género, se halla tan arraigada en nuestra constitucion que no
tenemos ninguna esperanza de curar se convierte en un objeto de humildad, 1o que es
evidente en los vigjos, a quien nada mortifica mas que la consideracion de su edad y
enfermedades. Estos intentan ocultar tan largo tiempo como pueden hacerlo su ceguera 'y
sordera, su reuma y gota, y no los confiesan méas que con repugnancia y desagrado. Y
aunque los hombres jovenes no se sientan avergonzados por cada dolor de cabeza o
resfriado que padecen, no hay tépico tan apropiado para mortificar el orgullo humano y
fomentar una humilde opinién de nuestra naturaleza como el saber que nos hallamos
sometidos en cada momento de nuestra vida a semejantes molestias. Esto prueba de un
modo suficiente que el dolor fisico y la enfermedad son por si mismos causas propias de
humildad, aunque el habito de estimar las cosas por comparacion mas gque por su valor
intrinseco nos hace no ver estas calamidades, que hallamos pueden acaecer a todo €l

181



Psikolibro

mundo, y nos lleva a formarnos una idea de nuestra mente y caracter independiente de
ellas.

Nos avergonzamos de las enfermedades que afectan a los otros y son o peligrosas o
desagradables para ellos. de la epilepsia, porque causa horror atodo €l que esta presente;
de la sarna, porque es infecciosa; del mal real, porque pasa cominmente a la posteridad.
Los hombres consideran los sentimientos de los otros en un juicio de si mismos. Esto ha
aparecido evidente en alguno de los razonamientos precedentes, y 1o parecera alin mas y
serd més explicado mas tarde.

Seccion I1X
Delas ventajasy desventajas externas.

Aungue € orgullo y la humildad tienen por su causa natural y mas inmediata las
cualidades de nuestro espiritu y cuerpo, que constituyen el yo, hallamos por experiencia
gue existen muchos otros objetos que producen estas afecciones y que la causa primera
es, en cierta medida, obscurecida y perdida por la multiplicidad de las externas y
extrinsecas. Nos sentimos vanidosos de casas, jardines, carruagjes, del mismo modo que
de méritos y excelencias personales, y estas ventgjas externas, aunque se hallan muy
distantes en si mismas de nuestra persona, influyen considerablemente sobre una pasion
gue se halla dirigida a ellas como a su ultimo objeto. Esto acontece cuando |os objetos
externos adquieren unarelacion particular con nosotros y estan asociados y enlazados con
nosotros. Un hermoso pez en e océano, un animal en €l desierto, y de hecho todo lo que
no concierne ni esta relacionado con nosotros, no puede tener influencia en nuestra
vanidad, sean las que sean las extraordinarias cualidades de que esta dotado y sea el que
sea € grado de sorpresa 0 admiracién que puede producir ocasionalmente. Debe estar de
alguin modo asociada con nosotros para excitar nuestro orgullo. Su idea debe depender,
en cierto modo, de nosotros mismos, y la transicion de la una a la otra debe ser fécil y
natural. Pero es aqui notable que, aunque la relacion de semejanza opera sobre el espiritu
de la misma manera que la de la causa y contiglidad, [levandonos de una idea a otra,
constituye esto rara vez una fundamentacion del orgullo o la humildad. Si nos parecemos
a una persona en alguno de los elementos valuables de su carécter, debemos poseer en
algun grado la cualidad en que nos parecemos a €lla, y escogemos siempre esta cualidad
en nosotros, para considerarla, méas bien que en la reflexién sobre otra persona, cuando
sentimos algun grado de vanidad por ella Asi que, aunque una semejanza puede
ocasionalmente producir una idea méas ventajosa de nosotros mismos, es en esta Ultima en
laquelaatencion sefijay enlaquelapasion hallasu dltimay final causa.

Hay casos, de hecho, en que los hombres se muestran vanidosos de parecerse a un gran
hombre en su presencia, figura, aire u otras pequefias circunstancias que no contribuyen
en algun grado a su reputacion; pero debe reconocerse que esto no va muy los ni es un
factor considerable en estas afecciones. Para esto doy la siguiente razon. No podemos
sentir vanidad jamas por asemejarnos en aspectos insignificantes a una persona, a menos
gue aquélla posea cualidades verdaderamente brillantes que nos causen respeto y
veneracion por ella. Estas cualidades, pues, son, hablando propiamente, las causas de
nuestra vanidad mediante su relacion con nosotros. Ahora bien: ¢de qué modo se
relacionan con vosotros mismos? Son aspectos de la persona que valoramos, y por
consecuencia enlazados con sus aspectos insignificantes, que se supone también son

182



Psikolibro

aspectos de ella. Estas cualidades insignificantes se hallan enlazadas con las que se le
asemejan en nosotros, y estas cualidades nuestras, siendo aspectos, son enlazadas con el
todo. De este modo se forma una cadena de varios eslabones entre nosotros y las
cualidades brillantes de la persona a que nos parecemos. Pero aparte de que esta multitud
de relaciones debe debilitar € enlace, es evidente que € espiritu, pasando de las
cualidades brillantes a las triviales, debe, por contraste, percibir mejor la insignificancia
de las Ultimas y sentirse, en alguna medida, avergonzado por la comparacion y
semeanza.

Por consiguiente, la relacién de contigliidad o de causalidad entre la cansa 'y € objeto
de orgullo y humildad es sblo requisito para hacer surgir estas pasiones, y estas relaciones
no son més que cuaidades por las que la imaginacion es llevada de una idea a otra.
Consideremos ahora qué efecto pueden tener éstas sobre €l espiritu y por qué medios se
hacen tan necesarias para la produccién de las pasiones. Es evidente que la asociacion de
ideas opera de una manera tan callada e imperceptible que nos damos muy poca cuenta
de ella y la descubrimos més por sus efectos que por su sentimiento o percepcion. No
produce emocion, no da lugar a una nueva impresion de cualquier género, sino que solo
modifica las ideas que €l espiritu posee primeramente, y que éste puede reproducir en
cualquier ocasion. De este razonamiento, asi como de una experiencia indubitable,
podemos concluir que una asociacion de ideas, aunque necesaria, no es, sola, suficiente
para que surja una pasion.

Es evidente, pues, que cuando €l espiritu siente una pasién o de orgullo o de humildad
ante la presencia de un objeto relacionado existe ademés de la relacién o transicion del
pensamiento una emocion o impresion origina producida por agun otro principio. La
cuestion es s la emocion primeramente producida es la pasion misma o aguna otra
impresion relacionada con ella. Esta cuestion no podemos tardar en decidirla, pues, aparte
de todos los argumentos que abundan en favor de esto, debe aparecer evidente que la
relacion de las ideas, que la experiencia muestra ser una circunstancia tan indispensable
para la produccion de la pasion, resultaria enteramente superflua si no secundase una
relacion de afecciones y facilitase la transicion de una impresion a otra. Si la naturaleza
produjera inmediatamente la pasion del orgullo o la humildad se hallaria completa en si
misma, no requeriria una ulterior adicién o aumento de alguna otra afeccion. Suponiendo
gue la primera emocion es solamente relacionada con el orgullo y la humildad, esfacil de
concebir para qué proposito puede servir la relacion de los objetos y como las dos
asociaciones diferentes de impresiones e ideas pueden, midiendo sus fuerzas, ayudarse
reciprocamente. No solamente se concibe fécilmente esto, sSino que yo me atrevo a
afirmar que es la Unica manera en que podemos concebir este proceso. Unafacil sucesion
de ideas que por si misma no produce una emocion no es ni necesaria ni aun Util parala
pasion mas que favoreciendo la transicion entre algunas impresiones relacionadas. No es
preciso relacionar que el mismo objeto causa un grado mayor o menor de orgullo, no solo
en proporcién del aumento o disminucion de sus cualidades, sino también en relacion de
la distancia o proximidad de larelacion, 1o que es un claro argumento de la transicién de
las afecciones que acomparia a la relacion de las ideas, pues todo cambio en la relacion
produce un cambio proporciona en la pasion. Asi, una parte del sistema precedente,
concerniente alarelacion de las ideas, es una prueba suficiente de la otra, que se refiere a
las impresiones, y se halla tan evidentemente fundado en la experiencia que seria perder
el tiempo intentar demostrarlo.

183



Psikolibro

Esto parecera mas evidente en casos particulares. Los hombres se sienten vanidosos de
la belleza de su tierra, de su condado, de su parroquia. Aqui laidea de la belleza produce,
sin mas, un placer. Este placer se relaciona con € orgullo. El objeto o causa de este placer
es, por hipotesis, referido a yo o a objeto del orgullo. Por esta doble relacion de
impresiones e ideas se verifica una transicion de unaimpresion a otra.

Los hombres se sienten vanidosos de la temperatura, del clima en que han nacido y de
lafertilidad de su tierra natal, de la bondad de los vinos, frutos o vituallas producidos por
ella, de lasuavidad o fuerza de su idiomay de otras particul aridades de este género. Estos
objetos contienen en si una referencia al placer de los sentidos y son originalmente
considerados como agradables para e tacto, gusto u oido. ¢Como es posible que lleguen a
ser objetos de orgullo mas que mediante la transicion antes explicada?

Hay algunos que experimentan una vanidad pasional de un género opuesto y afectan
despreciar su propia tierra en comparacion con aquellas por las que han viagjado. Estas
personas notan, cuando se halan en su hogar y rodeadas de sus compatriotas, que la
relacién intima entre ellos y su propia nacién es comin a tantos, que en cierto modo se
pierde para ellos, mientras que su relacion distante con una comarca extrafa, relacion que
se ha formado por haber visto aquéllay vivido en ella, es aumentada por la consideracion
de que hay muy pocos que hayan hecho |o mismo. Por esta razon admiran siempre mas la
belleza, utilidad y larareza de lo extranjero que o que hay en su propia casa.

Y a que podemos sentirnos vanidosos de nuestra tierra 0 de un objeto inanimado que
posea alguna relacién con nosotros, no es ninguna maravilla que nos sintamos vanidosos
de las cualidades de aquellos que se hallan enlazados con nosotros por la sangre o la
amistad. De acuerdo con esto, hallamos que las mismas cualidades que en nosotros
producen orgullo producen, en grado menor, la misma afeccion cuando las descubrimos
en personas relacionadas con nosotros. La belleza, habilidad, mérito, crédito y honores de
su estirpe son exhibidas calurosamente por e vanidoso y constituyen e manantial mas
considerable de su vanidad.

S nosotros mismos somos vanidosos de nuestras riquezas para satisfacer nuestra
vanidad, deseamos que todo el que tenga alguna relacion con nosotros deba igualmente
poseer riquezas y nos sentimos avergonzados del que es humilde o pobre entre nuestros
amigos y relaciones. Por esta razon apartamos a pobre tan lgjos de nosotros como es
posible, y cuando no podemos evitar la pobreza en alguna distante rama colateral y
sabemos que nuestros antepasados eran parientes cercanos sentimos, sin embargo, que
somos de una buena familia y descendemos de una larga sucesion de antecesores ricos y
honorabl es.

He observado frecuentemente que los que se vanaglorian de la antigledad de sus
familias se alegran cuando pueden afadir la circunstancia de que sus antepasados, por
muchas generaciones, han sido sin interrupcion propietarios de la misma porcion de tierra
y que su familiajaméas ha cambiado sus posesiones o0 ha sido trasplantada a otra comarca
0 provincia. He observado también que es un motivo adicional de vanidad e poderse
vanagloriar de que estas posesiones hayan sido transmitidas a través de una descendencia
compuesta enteramente de varones y de que los honores y fortuna no hayan jamas pasado
através de alguna hembra. Expliquemos este fenébmeno por € siguiente sistema.

184



Psikolibro

Es evidente que cuando alguno se vanagloria de la antigliedad de su familia el motivo
de su vanidad no es solo € curso del tiempo 0 € nimero de antepasados, sSino sus
riquezas y crédito, que se supone les conceden un honor a causa de su relacion con ellos.
Primeramente, si se consideran estos objetos y se es afectado por ellos de un modo
agradable, y después se vuelve sobre si mismo y através de la relacion de padre a hijo, se
siente uno elevado con la pasion del orgullo mediante la doble relacidn de impresiones e
ideas. Puesto que, por consiguiente, la pasion depende de estas relaciones, € vigor de
alguna de estas relaciones debe aumentar la pasion y la debilidad de las relaciones
disminuirla. Ahora bien: es cierto que laidentidad de la posesion fortalece la relacion de
las ideas que surgen de lasangre y larazay lleva a la fantasia con mayor facilidad de una
generacion a otra, de los mas remotos antecesores a su posteridad, que se forma a mismo
tiempo de sus herederos y sus descendientes. Por esta facilidad la impresion se transmite
mas entera y excita un grado mas alto de orgullo o vanidad.

El caso es e mismo en la transmision de honores y fortuna a través de una sucesion de
varones sin pasar a través de alguna hembra. Es una propiedad de la naturaleza humana,
propiedad que debemos considerar después que la imaginacion naturalmente se dirige a
lo que es importante y considerable, y cuando dos objetos se presentan a ella, e uno
pequerio y € otro grande, abandona usualmente el primero y se concentra enteramente en
el dltimo. Como en la sociedad del matrimonio, € sexo masculino tiene ventajas sobre €l
femenino; e marido es el primero que atrae nuestra atencion, y ya lo consideremos
directamente o lleguemos a é através de objetos relacionados, € pensamiento se detiene
en & con mayor satisfaccion, llega a él con mayor facilidad, que a la consorte. Es facil
ver que esta propiedad debe fortalecer la relacion de los hijos con € padre y debilitar su
relacion con la madre; pues como todas las relaciones no son sino la inclinacién a pasar
de unaidea a otra, siempre que se refuerza la inclinacién se refuerza la relacion, y como
tenemos una inclinacion mas marcada a pasar de laidea de los hijos ala del padre que de
la misma idea a la de la madre, debemos considerar la primera relacion como la méas
estrecha y més considerable. Esta es larazon de por qué los hijos exhiben cominmente el
nombre de los padres y se consideran ser de un nacimiento noble o bajo de acuerdo con
su familia, y aunque la madre posea un espiritu y genio superior a del padre, como a
menudo sucede, prevalece la regla general, a pesar de la excepcidn, de acuerdo con la
doctrina antes explicada. Es mas: cuando la superioridad, en cualquier género, es tan
grande, 0 cuando otras razones tienen tal efecto que hacen que los hijos se representen
mas bien la familia de la madre que la del padre, la regla general obtiene de aqui tal
eficacia, que se debilita la relacién y se produce una ruptura en la linea de los
antecesores. La imaginacion no corre a través de ella con facilidad ni es capaz de
transferir el honor y € crédito de los antecesores a su descendencia del mismo nombre y
familia tan rgpidamente como cuando la transicion se conforma a la regla general y pasa
de padres a hijos o de hermano a hermano.

Seccién X
Dela propiedad y riquezas.

Pero larelacion gue se estima més estrecha y que entre todos produce més cominmente
la pasion del orgullo es la de propiedad. Me sera imposible explicar plenamente esta

185



Psikolibro

relacion hasta que llegue a tratar de la justicia y otras virtudes morales. Es suficiente
hacer observar en esta ocasion que la propiedad puede ser definida como una relacion
entre una persona y un objeto de modo que permite a aguélla y prohibe a otras la libre
posesion y uso de algo sin violar las leyes de justiciay equidad moral. Si lajusticia, por
consiguiente, es una virtud que tiene una influencia origina y natural sobre €l espiritu
humano, la propiedad puede ser considerada como una especie particular de causacion,
ya consideremos la libertad que al propietario concede de operar como le place sobre €l
objeto o las ventgjas que obtiene de él. Sucede o mismo si lajusticia, de acuerdo con €l
sistema de ciertos filosofos, se estima, una virtud artificial y no natural, pues € honor,
costumbres y leyes civiles desempefian € papel de la conciencia natural y producen en
algin grado los mismos efectos. Es cierto, sea dicho de paso, que la mencion de la
propiedad |leva nuestro pensamiento al propietario y la del propietario a la propiedad, 1o
gue, siendo una prueba de una perfecta relacion de ideas, es todo o que se requiere para
nuestro presente proposito. Una relacion de ideas, unida a la de las impresiones, produce
siempre una transicion de las afecciones, y, por consiguiente, siempre que un placer o
pena surge de un objeto enlazado por nosotros por propiedad podemos estar ciertos que
debe surgir de esta union de relaciones u orgullo o humildad si el sistema precedente es
solido y satisfactorio. Y si esasi 0 no podemos saberlo pronto por la més rapida ojeada de
lavida humana.

Cualquier cosa que pertenece a un hombre vanidoso es lo meor que puede existir. Su
casa, sus coches, sus muebles, vestidos, caballos, perros, son superiores en todos
conceptos a los de los otros, y es féacil de observar que de la menor superiori dad en
alguna de estas cosas obtiene un nuevo motivo de orgullo o vanidad. Su vino, s sele da
crédito, tiene un sabor més fino que ningun otro; su cocina es mas exquisita; su mesa,
mas ordenada; su servidumbre, més experta; €l aire en que vive, mas saludable; € suelo
gue cultiva, mas fértil; sus frutos maduran més pronto y mejor; un objeto que posee es
notable por su novedad, otro por su antigtiedad; éste es la obra de un famoso artista que
corresponde a un principe o gran hombre semejante; en una pal abra: todos |os objetos que
son Utiles, bellos o sorprendentes o relacionados con tales, pueden, mediante la
propiedad, dar lugar a estas pasiones. Estos objetos convienen en producir placer y no
convienen mas que en esto. Esto sdlo es comin a €llo, y, por consiguiente, debe ser la
cualidad que produce la pasion, que es su efecto comun. Como todo nuevo gjemplo es un
nuevo argumento y como los g emplos son innumerables, puedo aventurarme a afirmar
gue ninguin sistema fue jamas tan plenamente demostrado por la experiencia como e que
yo he presentado aqui. Si la propiedad de alguna cosa que produce placer por su utilidad,
belleza 0 novedad produce también orgullo por una doble relacion de impresiones e
ideas, no debemos admirarnos de que la facultad de adquirir esta propiedad tenga el
mismo efecto. Ahora bien: las riquezas deben ser consideradas como la facultad de
adquirir 1o que place, y solo en este respecto influyen en estas pasiones. El papel podraen
muchas ocasiones ser considerado como riqueza, y esto sucede porque puede con-
cedernos la facultad de adquirir moneda, y la moneda tampoco es riqueza, Sino un metal
dotado de ciertas cualidades, como solidez, peso y solubilidad; pero solo é tiene relacion
con los placeres y ventgjas de la vida. Considerando esto como verdadero, que es tan
evidente en si mismo, podemos sacar de ello uno de los mas poderosos argumentos que
yo he empleado para probar la influencia de la doble relacion sobre e orgullo y la
humildad.

186



Psikolibro

Se ha hecho observar, a tratar del entendimiento, que la distincién que a veces
hacemos ante una facultad y su gjercicio es completamente futil y que ni un hombre ni
ninguln otro ser puede ser pensado como poseyendo una capacidad, a menos que ésta no
sea gjercitada y puesta en accion. Pero aungue esto sea estrictamente verdadero y justo en
una manera filosofica de pensar, es cierto que no es la filosofia de nuestras pasiones, que
suponen que muchas cosas operan sobre ellas mediante laidea y supuesto de una facultad
independiente de su gercicio actual. Nos sentimos agradados cuando descubrimos alguna
capacidad de procurarnos placer, y nos desagrada que otros adquieran alguna capacidad
gue produzca dolor. Esto es, por experiencia, evidente; pero para dar una explicacion
precisa de la materia y explicar esta satisfaccion y desagrado debemos considerar las
siguientes reflexiones:

Es evidente que €l error de distinguir la facultad de su g ercicio no procede enteramente
de la doctrina escolastica de la voluntad libre, que de hecho representa un papel
insignificante en la vida corriente y tiene escaso influjo sobre nuestra manera popular y
vulgar de pensar. Segun esta doctrina, 1os motivos no nos privan de la voluntad libre ni
nos despojan de nuestra facultad de realizar o no realizar una accién. Pero, segun las
ideas vulgares, e hombre no tiene este poder cuando existen motivos verdaderamente
considerables entre € y la satisfaccion de sus deseos y e determinan a no realizarlo que
él desea hacer. Yo no pienso que he caido bajo €l poder de mi enemigo cuando le veo
pasar junto a mi en la calle con una espada al lado, mientras que yo me hallo desprovisto
de arma alguna. Sé que & temor alos magistrados civiles es una defensa tan fuerte como
un arma de acero y gque yo me hallo tan seguro como s é estuviera encadenado o
encarcelado. Pero cuando una persona adquiere tal autoridad sobre mi que no sélo no
existe obstaculo externo para sus acciones, sino que también puede castigarme o
premiarme como le plazca sin el menor miedo de castigo por su parte, yo le atribuyo un
pleno poder y me considero yo mismo como stbdito o vasallo.

Ahora bien: s comparamos estos dos casos, € de una persona gque tiene motivos
verdaderamente poderosos de interés o seguridad para evitar una accion y e de una que
no se halla bgjo tal presion, hallaremos, de acuerdo con la filosofia explicada en €l libro
anterior, que la sola diferencia entre ellos esta en que en el primer caso concluimos de la
experiencia pasada que la persona no redliza la accion, y en € Ultimo, que es posible 0
probable que larealice. Nada es més inconstante y fluctuante en muchas ocasiones que la
voluntad del hombre, y nada hay méas que los motivos poderosos que puedan ofrecernos
una certeza absoluta a pronunciarnos en lo concerniente a las acciones futuras. Cuando
vemos una persona libre dominada por estos motivos, suponemos la posibilidad de su
accion o inhibiciéon de su accidn, y aunque, en general, podemos concluir que se halla
determinada por motivos y causas, sin embargo, esto no quita la incertidumbre de nuestro
juicio en lo que concierne a estas causas ni la influencia de esta incertidumbre sobre las
pasiones. Puesto que, por consiguiente, adscribimos la facultad de realizar una accién a
todo €l que no tiene motivos poderosos para reprimirlay se la negamos a que los tiene,
se puede concluir justamente que la facultad incluye siempre una referenciaa su gercicio
actual o probable y que consideramos a una persona como dotada con una capacidad
cuando hallamos, por |a experiencia pasada, que es probable, o por |o menos posible, que
pueda gercerla, y de hecho, como nuestras pasiones siempre se refieren a la existencia
real de objetos y juzgamos siempre de esta realidad por |as cosas pasadas, nada puede ser
mas fécil por si mismo, sin ningiin razonamiento ulterior, que la facultad consista en la

187



Psikolibro

posibilidad o probabilidad de una accion descubierta por la experiencia y préactica del
mundo.

Ahora, es evidente que siempre que una persona se halla en tal situacién con respecto a
mi o que no hay un motivo poderoso para determinarla a que me dafie y, por
consiguiente, es incierto que me dafie 0 no, yo me encontraré mal en tal situacion, y no
puedo considerar la posibilidad o probabilidad de este dafio sin una sensible inquietud.
Las pasiones no son sblo afectadas por sucesos que son ciertos e infalibles, sino también,
en un grado inferior, por los posibles y contingentes. Y aunque quiza yo no experimente
nunca realmente ningun dafio y descubra por las consecuencias que, filoséficamente
hablando, la persona no posee ningun poder de dafiarme, puesto que ella no ha gercido
ninguno, esto no evita mi malestar, que procede de mi anterior incertidumbre. Una pasion
agradable puede operar agui lo mismo que una desagradable y sugerir un placer cuando
yo percibo ser posible o probable un bien por la posibilidad o probabilidad de que otro
me lo conceda por la supresion de motivos poderosos que pueden haberlo impedido
antes.

Pero podemos ademas observar que esta satisfaccion aumenta cuando se aproxima
algun bien de tal manera que se halla en e poder de uno tomarlo o dgjarlo y no existe
ningun obstéculo fisico ni ningln motivo verdaderamente poderoso para impedir nuestro
goce. Como todos los hombres desean € placer, nada puede ser més probable que su
existencia cuando no hay un obstaculo externo para producirlo y los hombres no ven
peligro ninguno en seguir sus inclinaciones. En este caso, su imaginacion anticipa
facilmente la satisfaccion y sugiere la misma aegria que si se hallasen persuadidos de su
real y actual existencia.

Pero esto no da suficientemente razon de la satisfaccion que acompana a las riquezas.
El avaro obtiene un placer de su dinero, esto es, del poder que le concede de procurarse
todos los placeres y ventgjas de la vida, aunque sabe que ha gozado de sus riquezas
durante cuarenta anos sin gozar de ellas, y, por consecuencia, no se puede concluir, por
ninguna especie de razonamiento, que la existencia real de estos placeres estd mas
cercana que s é se hallase enteramente privado de todo 1o que posee. Pero aunque no
puede llegar a una conclusién semejante mediante el razonamiento referente a la mayor
proximidad del placer, es cierto que é imagina estar mas cerca de aguél siempre que se
apartan todos los objetos externos y también los mas poderosos motivos de interés y
peligro que se oponen a ello. Para mayor informacidn sobre este asunto debo remitirme a
mi explicacion de la voluntad, donde yo explicaré la falsa sensacion de libertad que nos
hace imaginarnos que podemos realizar algo que no es ni muy poderoso ni muy
destructivo. Siempre que otra persona no se halle obligada por algun interés a abstenerse
de un placer, juzgamos por experiencia que € placer existira y que ella lo obtendra
probablemente. Pero cuando somos nosotros mismos los que nos halamos en esta
situacién, juzgamos, mediante una ilusion de la fantasia, que € placer es allin mas
proximo e inmediato. La voluntad parece moverse facilmente en todas direcciones y
lograr una imagen de si misma aun en aquel aspecto en gue no produce nada. Mediante
esta imagen, e placer parece aproximarse mas cerca de nosotros y nos da la misma
satisfaccion que si fuese perfectamente cierto y seguro.

Serafacil ahorallevar este razonamiento a su término y probar que cuando las riquezas
producen orgullo o vanidad en sus poseedores, como nunca dejan de hacerlo, es solo

188



Psikolibro

mediante la doble relacion de las impresiones e ideas. La verdadera esen cia de las
riquezas consiste en la facultad de procurar los placeres y conveniencias de la vida. La
verdadera esencia de esta facultad consiste en la probabilidad de su gercicio e
impeliéndonos a anticipar por un razonamiento verdadero o falso la existencia real del
placer. Esta anticipacion del placer es en si mismaun placer muy considerable, y su causa
es alguna posesion o propiedad de que gozamos y que esta por esto relacionada con
nosotros, vemos aqui claramente todas las partes del precedente sistema presentarse mas
exacta y distintamente ante nosotros.

Por lamisma razon que las riquezas causan placer y orgullo y que la pobreza da lugar al
desagrado y humildad, debe el poder producir la primera de estas emociones y la
esclavitud la segunda. El poder o la autoridad sobre los otros nos hace capaces de
satisfacer todos nuestros deseos; la esclavitud, por someternos a la voluntad de los otros,
nos expone amil necesidades y mortificaciones.

Vale agui la pena de observar que la vanidad del poder o la verglienza de la esclavitud
se aumenta considerablemente por la consideracion de las personas sobre quien
gjercemos nuestra autoridad o que la g ercen sobre nosotros; pues suponiendo ser posible
gue fabricasemos estatuas con un mecanismo tan admirable que pudieran moverse y
obrar obedeciendo ala voluntad, es evidente que su posesion produciria placer y orgullo,
pero no en grado tan grande como la misma autoridad cuando se gerce sobre criaturas
sensibles y racionales, pues su condicion, a ser comparada con la nuestra, hace que ésta
parezca mas agradable y honorable. La comparacion es, en todo caso, un método seguro
de aumentar nuestra estima con respecto a alguna cosa. Un hombre rico siente mejor la
felicidad de su condicion oponiéndola a la de un mendigo. Pero existe una ventga
particular en €l poder, por el contraste que se nos presenta en cierto modo entre, nosotros
y la persona sobre quien mandamos. La comparacion es obvia y natural: la imaginacion
lo hallaen el verdadero sujeto: el paso del pensamiento a su concepcion, es suave 'y facil.
Y que esta circunstancia tiene un efecto considerable aumentando su influencia aparece
mas adelante, al examinar la naturaleza de lamaliciay de laenvidia

Seccién X
Del amor delagloria.

Pero ademés de estas causas originarias del orgullo y la humildad existe una causa
secundaria que tiene su raiz en la opinién de los otros y que posee una igual influencia
sobre las afecciones. Nuestra reputacion, caracter y nombre son conside raciones de gran
peso e importancia, y hasta las demas causas del orgullo y la humildad, virtud, belleza'y
riquezas, tienen una pequefia influencia si no estdn secundadas por las opiniones y los
sentimientos de los otros. Para dar razon de este fendmeno sera necesario detenernos un
poco y explicar primero la naturaleza de la simpatia.

Ninguna cualidad de la naturaleza humana es mas notable, ni en si misma ni en sus
consecuencias, que lainclinacion que poseemos a simpatizar con 10s otros y a recibir por
comunicacion sus inclinaciones y sentimientos aunque sean diferentes o contrarios a los
nuestros. Esto no se revela solo en los nifios, que tacitamente abrazan toda opinion que
les es propuesta, sino también en hombres de la mayor capacidad de juicio e inteligencia
gue hallan muy dificil seguir su propia razén o inclinaciones en oposicion con la de sus
amigos o comparieros acostumbrados. A este principio es posible atribuir la gran

189



Psikolibro

uniformidad que podemos observar en los caracteres y los modos de pensar de los
individuos de una misma nacion, y es mucho mas probable que esta semejanza surjade la
simpatia que de alguna influencia del suelo o clima, la cual, aunque continta siempre la
misma, no es capaz de conservar el caracter de una nacion idéntico durante una centuria.
Un hombre de buen natural se encuentra en un instante dado del mismo humor que su
compafiia, y hasta el méas orgulloso y arisco torna en su vida un tinte de sus compatriotas
y conocidos. Un aspecto jovial produce una sensible complacencia y serenidad en mi
espiritu; del mismo modo, un aspecto irritado o triste me llena de un repentino desaliento.
Odio, resentimiento, estima, amor, valor, jubilo y melancolia son pasiones que
experimento mas por comunicacion que por mi temperamento o disposicion natural. Un
fendmeno tan notable merece nuestra atencién y debe ser investigado hasta llegar a sus
primeros principios.

Cuando una afeccion es producida por simpatia, es sdlo primeramente conocida por los
efectos y por las manifestaciones externas, en el porte y la conversacion, que sugieren sil
idea. Laidea se convierte en aguel momento en unaimpresion y adquie re un grado tal de
fuerza y vivacidad que llega a convertirse en la verdadera pasion y a producir una
emocion igual ala de una afeccion original. Tan instantdneo como sea este cambio de la
idea en impresion, procede, sin embargo, de ciertas consideraciones y reflexiones que no
escapan alaindagacion rigurosa del fildsofo, aunque sea él |a persona en que tiene lugar.

Es evidente que laidea, 0 méas bien la impresion, de nosotros mismos nos esta siempre
intimamente presente y que nuestra conciencia nos da una concepcién tan vivaz de
nuestra persona que no es posible imaginar que algo pueda en este respecto superarla.
Cualquiera, pues, que sea el objeto relacionado con nosotros mismos, debe ser concebido
con una vivacidad de concepcion semejante, de acuerdo con los anteriores principios, y
aunque esta relacion no sera tan fuerte como la de causalidad, debe tener aln una
influencia considerable. Semegjanza y contiglidad son relaciones que no deben ser
olvidadas, especialmente cuando, por una inferencia de causa y efecto y por la
observacion de signos externos, nos hallamos informados de la existencia real del objeto
gue es semejante o contiguo.

Ahora bien: es claro que la naturaleza ha establecido una gran semejanza entre las
criaturas humanas y que jamas notamos una pasion o principio en otros sujetos de la que,
en algun grado, no podamos hallar en nosotros un andlogo. Sucede o mismo con la
estructura del espiritu que con ladel cuerpo. Aungue las partes puedan diferir en su figura
y tamafo, su estructura y composicion son en general las mismas. Existe una notable
semejanza que se conserva a pesar de toda la variedad, y esta semejanza debe contribuir
mucho a hacernos experimentar |os sentimientos de los otros y concebirlos con facilidad
y placer. De acuerdo con esto hallamos que cuando, ademés de la semejanza general de
nuestras naturalezas, existe una similaridad peculiar de nuestros modales, caracter,
comarca o lenguaje, sefacilitala simpatia. Cuanto mas fuerte es la relacion entre nosotros
y un objeto tanto més facilmente realiza la imaginacion la transicion y concede a laidea
relacionada la vivacidad de concepcion que posea la idea que nos formamos de nuestra
propia persona.

Tampoco es la semegjanza la Unica relacion que gjerce este efecto, sino que ésta recibe
nueva fuerza de otras relaciones que pueden acompaniarla. Los sentimientos de los otros
sujetos tienen poca influencia s estan lgos de nosotros. requieren de la relacion de

190



Psikolibro

contigliidad para comunicarse enteramente. Las relaciones de sangre, siendo una especie
de causacion, pueden a veces contribuir al mismo efecto, e igualmente la vecindad, que
opera del mismo modo que la educacion y costumbre, como veremos més adelante y méas
detenidamente (50). Todas estas relaciones, cuando van juntas, llevan la impresion o
conciencia de nuestra propia persona hacia la idea de los sentimientos o pasiones de los
otros y nos hacen concebirlos de lamaneramésintensay vivaz.

Y a se ha hecho notar al comienzo de este TRATADO que todas las ideas provienen de
impresiones y que estos dos generos de percepciones difieren solamente en el grado de
fuerza y vivacidad con que se presentan en el alma. Los elementos componentes de las
ideas y de las impresiones son los mismos. La manera y € orden de su presentacion
pueden ser los mismos. Los diferentes grados de su fuerza y vivacidad son, por
consiguiente, las Unicas particularidades que los distinguen, y ya que esta diferencia
puede ser suprimida en cierto modo por una relacion entre impresiones e ideas, no es de
extrafiar que una idea de un sentimiento o pasion pueda por este medio ser vivificada de
tal modo que se convierta en el verdadero sentimiento o pasion. La idea vivida de un
objeto se aproxima siempre a su impresion, y es cierto que podemos sentir malestar o
dolor por la mera fuerza de laimaginacion y hacer que sea real una enfermedad solo por
pensar frecuentemente en ella. Esto es més notable en las opiniones y afecciones, y aqui
es principamente donde una idea vivaz se convierte en una impresion. Nuestras
afecciones dependen mas de nosotros mismos y de las operaciones internas del espiritu
gue ninguna otra clase de impresiones, razén por la que surgen mas naturalmente de la
imaginacion y de las ideas vivaces que nos formamos de ellas. Esta es la naturaleza y
causa de la simpatia, y de este modo experimentamos tan profundamente las opiniones y
afecciones de |os otros siempre que las descubrimos.

Lo que es més notable en este asunto es la decisiva confirmacion que estos fendmenos
nos proporcionan para € precedente sistema referente a entendimiento y, por
consiguiente, para € presente, concerniente a las pasiones, puesto que ambos son
analogos. De hecho, es evidente que cuando simpatizamos con las pasiones y
sentimientos de |os otros estos movimientos de animo aparecen primeramente en nuestro
espiritu como meras ideas y se consideran como perteneciendo a otra persona de un modo
idéntico al que tenemos de concebir cualquiera otra realidad. Es también evidente que las
ideas de las afecciones de los otros se convierten en las impresiones que ellas
representan, y que la pasion surge en conformidad con la imagen que nos formamos de
ella. Todo esto es asunto de la mas corriente experiencia y no depende de ninguna
hipétesis filosofica. La ciencia puede ser s6lo admitida a explicar este fendmeno, aunque
al mismo tiempo se debe confesar que es tan claro por si mismo que hay poca ocasion de
emplearla; pues aparte de larelacidn de causay efecto, por la cual nos convencemos de la
realidad de la pasion con la que simpatizamos, aparte de esto, digo, debemos ser
auxiliados por las relaciones de semejanza y contigliidad para sentir la simpatia en su
plena perfeccion. Y puesto que estas relaciones pueden convertir enteramente unaidea en
unaimpresiéon y hacer pasar la vivacidad de la Gltima a la primera tan perfectamente que
nada se pierda en la transicion, podemos concebir facilmente hasta qué punto la relacion
de causa y efecto, por si sola, sirve para fortalecer y vivificar una idea. En la simpatia
existe una conversion evidente de unaidea en unaimpresion. Esta conversion surge de la
relacion del objeto con nosotros mismos. NUuestro propio yo nos es siempre intimamente
presente. Si comparamos todas estas circunstancias halaremos que la simpatia co-

191



Psikolibro

rresponde exactamente a las operaciones de nuestro entendimiento y que aun contiene
algo mas sorprendente y extraordinario.

Hallegado ya el momento de que volvamos nuestra vista de la consideracion genera de
la simpatia a su influencia sobre €l orgullo y la humildad, cuando estas pasiones surgen
de laaabanza o censura, reputacion o ignominia. Podemos observar que ninguna persona
es alabada por otra con motivo de una cualidad que si fuese real no produjese sobre la
persona gque la posee orgullo. Los elogios se refieren a poder, riquezas, familia o virtud
de aquélla, motivos todos de vanidad que ya hemos expuesto y explicado antes. Asi, es
cierto que si una persona se considera a si misma bajo e mismo aspecto en que aparece a
su admirador, recibird de ello un placer separado y después experimentara orgullo o
satisfaccion de si propia, de acuerdo con la hipétesis antes expuesta. Ahora bien: nada es
mas natural para nosotros que abrazar las opiniones de los deméas en este particular,
mediante la simpatia, que hace que sus sentimientos nos sean intimamente presentes, y
mediante e razonamiento, que nos hace considerar su juicCio como una especie de
argumento para lo que €elos afirman. Estos dos principios de autoridad y simpatia
influyen en cas todas nuestras opiniones, pero tienen una peculiar influencia cuando
juzgamos acerca de nuestro propio valor y caracter. Tales juicios van siempre
acompariados de pasion (51) y nada tiende mas a perturbar nuestro entendimiento y a
arrastrarnos a opiniones, aun irracionales, que su conexién con la pasién, la que,
extendiéndose sobre la imaginacion, concede una fuerza adicional a toda idea
relacionada. A lo que podemos afiadir que, siendo conscientes de la gran parcialidad en
nuestro propio favor, nos sentimos particularmente halagados por todo lo que confirma la
buena opinién que tenemos de nosotros mismos y molestados por todo |o que se opone a
ela

Todo esto parece muy probable en teoria; pero para lograr plena certidumbre en este
razonamiento debemos examinar el fendmeno de las pasionesy ver s esta de acuerdo con
él.

Entre estos fendmenos podemos considerar como muy favorable para nuestro propdsito
el de que aunque la gloria en general es agradable, obtenemos una mayor satisfacciéon de
la aprobacién de agquellos que estimamos y aprobamos que la de aquellos que odiamos o
despreciamos. Del mismo modo nos sentimos principalmente mortificados con el
desprecio de las personas cuyo razonamiento consideramos de algun vaor, y somos
indiferentes en gran medida frente a las opiniones del resto del género humano. Si €l
espiritu, por un instinto original, obtuviera un deseo de gloria y una aversion de la
infamia, la famay laignominia nos influiran sin distincién alguna, y toda opinion, segiin
fuerafavorable o desfavorable, excitariaigualmente este deseo 0 aversion. El juicio de un
tonto es € juicio de otra persona lo mismo que e de un hombre sabio, y es tan solo
inferior en su influencia sobre nuestro propio juicio.

No sblo nos sentimos més halagados con la aprobacién de un hombre sabio que con la
de un tonto, sino que recibimos una satisfaccion adicional de la primera cuando es
obtenida después de un intimo y largo trato. Esto se explica del mismo modo.

L as alabanzas de |os otros jamés nos procuran mucho placer, a no ser cuando coinciden
con nuestra propia opinion y nos ensalzan con motivo de aquellas cualidades en las
cuales nos distinguimos principalmente. Un mero soldado estima en poco €l caracter de

192



Psikolibro

elocuencia; un hombre civil, poco € vaor; un obispo, € humor, y un comerciante, el
saber. Sea la que quiera la estima que un hombre pueda tener por una cualidad
considerada abstractamente, cuando es consciente de que no la posee, le causara un
placer escaso la opinion del mundo entero en este respecto, y esto porque no sera capaz
jamas de estar de acuerdo con la opinién de los otros.

Nada es méas usual en hombres de buena familia pero de poca fortuna que abandonar
sus amigos y patria 'y buscar su vida por medio de trabajos manuales entre extranjeros y
no entre los que conocen su nacimiento y educacion. Seremos desconocidos, dicen, en
donde estemos. Nadie sospechara de qué familia procedemos. Nos apartaremos de todos
nuestros amigos y conocidos y llevaremos asi mas facilmente nuestra pobreza y falta de
recursos. Al examinar estos argumentos encuentro que aportan pruebas muy convincentes
parami propdsito presente.

Primeramente, podemos inferir de esto que el sufrimiento de ser despreciado depende
de la smpatia y que la simpatia depende a su vez de la relacion de los objetos con
Nosotros mismos, puesto que nos sentimos mas heridos por el desprecio de personas que
se hallan relacionadas con nosotros por la sangre y por la contigtidad en el espacio. Por
esto tratamos de disminuir esta simpatia y sufrimiento separdndonos de estas relaciones y
colocandonos en una contigiidad con extranjeros y a distancia de nuestros conocidos.

Segundo: podemos concluir que las relaciones son necesarias, para la simpatia, no
consideradas en absoluto como relaciones, sino por su influencia en la conversion de
nuestras ideas de los sentimientos de los otros, en los sentimientos reales, mediante la
asociacion existente entre la idea de las personas que los experimentan y nuestro propio
yo. Pues aqui cuando las relaciones de familia y contiglidad subsisten, pero no estan
unidas en las mismas personas, contribuyen en un grado menor alasimpatia.

Tercero: esta circunstancia de la disminucion de la simpatia por la separacion de las
relaciones es digna de nuestra atencion. Supdngase que me hallo colocado en una mala
situacién econdémica entre extranjeros y que, en consecuencia, se me considera
bajamente: yo me hallaré en esta situacion mejor que si estuviese todos |los dias expuesto
a desprecio de mi familia 'y mis compatriotas. En aquel caso sufro un doble despecho:
por parte de mis relaciones, pero estan ausentes; por otra, de los que viven en torno mio,
pero éstos son extranjeros. Este doble despecho es iguamente fortalecido por las dos
relaciones de familiay contiglidad. Pero como no son las mismas personas las que estan
enlazadas conmigo por estas dos relaciones, esta diferencia de ideas separa las
impresiones que surgen del despecho y evita que se relinan. El despecho de mis vecinos
tiene una cierta influencia, como la tiene e de mi familia; pero estas influencias son
diferentes y no van jamas unidas, |0 que acaece cuando el despecho procede de personas
gue son a la vez mis vecinos y mi familia. Este fendmeno es andlogo al sistema del
orgullo y la humildad antes explicado, que puede parecer tan extraordinario para la
opinion vulgar.

Cuarto: una persona, en estas circunstancias, oculta naturalmente su origen a aquellos
entre los que vive y se halla muy molesto si alguno de ellos sospecha que pertenece a una
familia muy superior a su presente fortunay modo de vivir. Todo en este mundo se juzga
por comparacion. Lo gue es unainmensa fortuna para un hombre privado es pobreza para
un principe. Un aldeano se considerara feliz con lo que no aportara ni 10 necesario para

193



Psikolibro

un caballero. Cuando un hombre se ha habituado a un modo espléndido de vida o se cree
digno de é por su nacimiento o cualidad, cualquier cosa mas inferior le parece
desagradable y aun vergonzosa, y con la mayor habilidad oculta sus pretensiones a una
fortuna mejor. Aqui é mismo conoce su poca fortuna; pero como aquellos con quien vive
la ignoran, experimenta tan solo la desagradable reflexién y comparacion que le sugiere
Su pensamiento; pero no la experimenta jamas mediante la simpatia con otros, 10 que
contribuye mucho a su tranquilidad y satisfaccion.

Si hay algunas objeciones a esta hipotesis, a saber: que el placer que obtenemos de la
alabanza surge de la comunicacién de los sentimientos, hallaremos a examinarlas que, si
se consideran en su verdadera luz, sélo serviran para confirmarla. La gloria popular
puede ser agradable aun al hombre que desprecia a vulgo; pero esto es porque su
multitud le da un peso y autoridad adicional. Los plagiarios se deleitan con las alabanzas
cuando son conscientes de gque no las merecen; pero esto es una especie de construccion
de castillos en €l aire, en la que la imaginacion se divierte con sus propias ficciones e
intenta fortal ecerlas mediante la simpatia con los sentimientos de los otros. Los hombres
orgullosos son las més veces heridos por € desprecio aungque no presten a é su
asentimiento; pero esto es por la oposicién entre la pasion que les es natura y la que
reciben por simpatia. Aun amante apasionado, del mismo modo, le desagrada en extremo
gue se censure y condene su amor, aunque es evidente que la oposicién que se le hace no
puede tener influencia mas que por la actitud que toma ante si mismo y por su simpatia
con € que le censura. Si desprecia a éste 0 nota que bromea, sealo que sealo que se le
diga no tendré efecto alguno sobre €.

Seccion X1
Del orgullo y la humildad en los animales.

Asi, en cualquier respecto que consideremos este problema, podemos observar que las
causas del orgullo y la humildad corresponden exactamente a nuestra hipotesis y que
nada puede excitar una de estas dos pasiones sin hallarse relacionado con nosotros y
producir un placer o dolor independiente de la pasién. Hemos probado no solamente que
una tendencia a producir un placer o dolor es comin a todas las causas del orgullo o la
humildad, sino también que esto es o Unico que les es comun y gue, por consecuencia, es
la cualidad en virtud de la cual actian. Hemos probado ademés que las causas méas
considerables de estas pasiones no son realmente otra cosa sino la facultad de producir
sensaciones agradables o desagradables, y que, por consiguiente, que todos sus efectos, y
entre ellos & orgullo y la humildad, se derivan solamente de este origen. Estos simples
principios naturales, fundados en tales sdlidas pruebas, deben ser admitidos por los
fil6sofos, a menos que no se les puedan oponer objeciones que se me hayan ocultado.

Es usual entre los anatomistas unir a sus observaciones y experimentos sobre el cuerpo
humano otros verificados sobre animales, y de la coincidencia de estos experimentos
derivar una prueba, adicional para alguna hipétesis particular. Es indudablemente cierto
gue cuando la estructura de las partes en los animales es la misma que en el hombre, y la
funcién de estas partes, por consiguiente, también la misma, las causas de la funcion no
pueden ser diferentes, y lo que descubrimos como verdadero de una especie debe
concluirse sin vacilacion como verdadero de la otra. Asi, aunque la mezcla de los
humores y la composicion de las partes diminutas se puede con razon presumir ser algo

194



Psikolibro

diferente en los hombres y en los animales, y que, por consiguiente, algin experimento
gue hagamos sobre los unos concerniente a los efectos de las medicinas no se aplicara a
los otros, sin embargo, como la estructura de las venas y musculos, la fabrica y situacion
del corazdn, de los pulmones, del estomago, del higado y otras partes son las mismas o
casi las mismas en todos los animales, la misma hipétesis que explica en una especie €
movimiento muscular, la circulacion del quilo, la circulacion de la sangre, debe poderse
aplicar a todas, y segun su coincidencia o no coincidencia con los experimentos que
hagamos en alguna especie de seres podemos obtener una prueba de su verdad o falsedad
con respecto atodas. Apliquemos, por consiguiente, este método de investigacion, que se
ha mostrado tan justo y Util en los razonamientos concernientes al cuerpo, a nuestra
presente anatomia del espiritu y veamos qué descubrimientos podemos hacer mediante €.

Para esto debemos mostrar primero la correspondencia de las pasiones en el espiritu de
los animales y los hombres y después comparar |as causas gue producen estas pasiones.

Es claro que en casi todas las especies de animales, particularmente en las de género
noble, hay evidentes signos de orgullo y humildad. El porte y marcha del cisne, del pavo
0 del pavo real muestran la altaidea que se forman de st mismos y su desprecio de todos
los demas. Lo més notable es que en las dos Ultimas especies de animales el orgullo se
refiere siempre alabellezay se presenta solo en el macho. Lavanidad y emulacion de los
ruisefiores en su canto ha sido cominmente notada, |0 mismo que la de los caballos en la
velocidad de la carrera, de los perros en la finura del olfato, del toro y del gallo en la
fortaleza, y de cuaquier otro animal en su excelencia propia. Afiddase a esto que todas
las especies de animales que viven tan proximos del hombre que pueden familiarizarse
con é muestran un evidente orgullo a obtener la aprobacion de éste y se sienten
halagados con sus alabanzas y caricias independientemente de toda otra consideracion.
No son las caricias de cualquiera, sin distincion, las que les producen vanidad, sino
principalmente las de las personas que conocen y quieren; del mismo modo que la pasion
es excitada en los hombres. Todo esto es prueba evidente de que el orgullo y la humildad
Nno son meramente pasiones humanas, sino que se extienden atodo el género animal.

Las causas de estas pasiones son también las mismas en los animales que en nosotros,
haciendo una justa concesion a nuestro conocimiento e inteligencia superiores. Asi, los
animales no poseen 0 poseen sOlo un escaso sentido del vicio y la virtud, répidamente
olvidan las relaciones de sangre y son incapaces de las de derecho y propiedad. Por esta
razon las causas de su orgullo y humildad deben estar sdlo en € cuerpo y no pueden ser
referidas ni al espiritu ni a los objetos externos. Pero en lo que se refiere a cuerpo, las
mismas cualidades causan orgullo en los animales y en los hombres, y es en |la belleza,
fortaleza, rapidez o alguna otra cualidad Util o agradable en lo que este hecho se halla
siempre fundado.

La proxima cuestion es, puesto que estas pasiones son las mismas y surgen de las
mismas causas en todos |os seres, si la manera de operar estas causas es la misma. Seguiin
todas las reglas de la analogia, esto es lo que precisamente debe ser esperado, y s
nosotros hallamos en el examen que la explicaciéon del fendmeno de la que hicimos uso
en una especie no se aplica a las restantes, debemos presumir que esta explicacion,
aungue plausible, carece en realidad de fundamento.

195



Psikolibro

Para decidir esta cuestion consideremos que evidentemente es la misma relaciéon de
ideas la que aqui hallamos y que se deriva de las mismas causas en € espiritu de los
hombres que en el de los animales. Un perro que ha ocultado un hueso, frecuentemente
olvida € sitio en donde estd; pero cuando llega a él su pensamiento pasa facilmente a lo
gue oculté por medio de la contiglidad que produce una relacion entre sus ideas. Del
mismo modo, cuando ha sido golpeado duramente en algun lugar, tiembla al aproximarse
a é aunque no distinga signos de un peligro presente. Los efectos de la semejanza no son
tan notables, pero como esta relacion constituye un elemento considerable de la
causalidad, de la cual todos los animales muestran tan evidentemente un juicio, podemos
concluir que las tres relaciones de semejanza, contigliidad y causalidad actian de la
misma manera en |os animales que en |os seres humanos.

Hay casos suficientes de relacion de impresiones para convencernos que existe una
uniodn de ciertas afecciones con otras, en las especies inferiores de los seres del mismo
modo que en las superiores, y que sus espiritus son |levados frecuentemente a través de
una serie de emociones enlazadas. Un perro, cuando se halla exaltado por la alegria es
Ilevado naturalmente a sentir amor y ternura o por su duefio o por un individuo del otro
sexo. Del mismo modo, cuando se hallalleno de dolor o tristeza se hace pendenciero y de
mal natural, y esta pasion, que en un comienzo eratristeza, con lamas minima ocasion se
convierte en colera

Asi, los principios internos que son necesarios en nosotros para producir orgullo o
humildad son comunes a todos los seres, y puesto que las causas que excitan estas
pasiones son las mismas, debemos concluir que estas causas actlan de la misma manera
en todos los animales. Mi hipotesis es tan simple y supone una tan peguefia reflexion y
juicio, que es aplicable a todo ser sensible, lo que no sélo debe ser admitido como una
prueba convincente de su veracidad, sino que también, yo lo espero, constituira una
objecion atodo otro sistema.

Parte Segunda Del amor y el odio
Seccion Primera
Del objeto y causas del amor y € odio.

Es imposible por completo dar una definicion de las pasiones del amor y el odio, y esto
porque producen meramente una impresion simple sin mezcla o composicion. Seria
innecesario intentar una descripcion de ellas partiendo de su naturaleza, origen, causas y
objetos, porque seran los asuntos de la presente investigacion y porque estas pasiones son
lo suficientemente conocidas por si mismas mediante nuestro sentir corriente y
experiencia. Esto o hemos hecho observar siempre con respecto a orgullo y la humildad
y lo repetimos aqui con respecto al amor y a odio, y de hecho existe una semejanza tan
grande entre estos dos pares de pasiones que nos hallamos obligados a comenzar
resumiendo nuestros razonamientos concernientes a las primeras para poder explicar las
altimas.

Asi como €l objeto inmediato del orgullo y lahumildad es el yo o la personaidéntica de
CUyOS pensamientos, acciones y sensaciones somos intimamente conscientes, el objeto
del amor y e odio se halla en alguna otra persona de cuyos pensamientos, acciones y
sensaciones N0 somos conscientes. Esto es, por experiencia, suficientemente evidente.

196



Psikolibro

Nuestro amor u odio se hallan siempre dirigidos a algiin ser sensible externo a nosotros, y
cuando hablamos de amor a nosotros mismos no o hacemos en sentido directo y no tiene
la sensacion que éste produce nada de comun con la tierna sensacion que es producida
por un amigo o por una amante. Lo mismo sucede con el odio. Podemos sentirnos
martirizados por nuestras propias faltas y locuras, pero jaméas sentimos colera u odio méas
gue por lasinjurias de los otros.

Sin embargo, aunque € objeto del amor y el odio sea siempre alguna otra persona, es
claro que € objeto no constituye, hablando propiamente, la causa de esta pasion ni es
suficiente por si solo para excitarla. Ya que el amor y e odio son completamente
contrarios en su sensacion y tienen el mismo objeto, si este objeto fuese la causa de ellos
produciria las dos pasiones opuestas en igual grado, y puesto que desde e primer
momento se destruirian la una a la otra, no seria capaz ninguna de ellas de presentarse.
Debe, por consiguiente, existir alguna causa independiente de su objeto.

Si consideramos las causas del amor y e odio, hallaremos que son muy diversas y que
no tienen muchos elementos comunes. La virtud, e conocimiento, € ingenio, e buen
sentido, & buen humor de una persona producen amor o estima, del mismo modo que sus
cuaidades opuestas odio 0 desprecio. Las mismas pasiones surgen de perfecciones
corporales como la hermosura, fuerza, ligereza, destreza, y de sus contrarios, y también
de las ventgjas y desventgjas externas de familia, posesiones, vestidos, nacién y clima.
Todos estos objetos son los que, por sus diferentes cualidades, pueden producir amor y
estimau odio y desprecio.

Partiendo de la consideracion de estas causas podemos derivar una nueva distincion
entre la cualidad que opera 'y € sujeto en la que esta colocada. Un principe que posee un
soberbio palacio obtiene la estima del pueblo por este hecho: primeramente, por la
belleza del palacio, y segundo, por la relacion de propiedad que le enlaza con aquél. La
supresion de uno de estos dos factores destruye la pasion, 1o que prueba evidentemente
gue su causa es compuesta.

Seria aburrido seguir las pasiones del amor y el odio através de todas |as observaciones
gue hemos hecho con motivo del orgullo y la humildad, y que son también aplicables a
este segundo par de pasiones. Es suficiente hacer notar, en general, que €l objeto del amor
y € odio es evidentemente alguna persona pensante y gue la sensacion de la primera
pasion es siempre agradable y |a de la segunda desagradable. Podemos, por consiguiente,
suponer con alguna apariencia de probabilidad que la causa de estas dos pasiones es
siempre referida a un ser pensante y que la causa de la primera produce un placer
separado y la de la segunda un dolor separado.

Uno de estos supuestos, a saber: que la causa del amor y el odio debe ser referida a una
persona 0 a un ser pensante, para producir estas pasiones, es no sdlo probable, sino
demasiado evidente, para ser contestada. Lavirtud y el vicio, cuando son considerados en
abstracto; la belleza 'y la deformidad, cuando se hallan en objetos inanimados; la pobreza
y larigueza, cuando conciernen a unatercera persona, no producen grado alguno de amor
u odio, estima o desprecio con respecto de aguellos que no tienen relacion con todo €llo.
Una persona que mira por la ventanay me ve ami en la cale y detras de mi un hermoso
palacio que ninguna relacion tiene conmigo, no creo que se pretenda que me otorgue €
mismo respeto que si yo fuese el propietario del palacio.

197



Psikolibro

No es evidente a primera vista que una relacion de impresiones se requiera para estas
pasiones por la razon que en la transicién se confunden tanto una impresion con la otra
gue en cierto modo no se pueden distinguir. Pero del mismo modo que en € orgullo y la
humildad fuimos capaces de hacer la separacion y de probar que cada causa de estas
pasiones produce un dolor o placer separado, nos es dado observar aqui € mismo método
con éxito, y en consecuencia examinar las varias causas del amor y e odio. Sin embargo,
como Yo tengo prisa por llegar a una plena y decisiva prueba de este sistema, degjo este
examen por e momento, y mientras tanto intentaré relacionar con mi presente estudio
todos mis razonamientos concernientes a orgullo y la humildad, por un argumento,
fundado en unaindiscutible experiencia.

Hay pocas personas que estando satisfechas con su propio caracter, talento o fortuna no
deseen mostrarse a las gentes y adquirir € amor o aprobacién del género humano. Ahora
bien: es evidente que las mismas cualidades y circunstancias, que son las causas de
orgullo o estima de si mismo, son también las causas de vanidad o de deseo de reputacion
y gue nosotros exhibimos siempre las particularidades de las que nos hallamos més
satisfechos. Si e amor y la estima no fuesen producidos por las mismas cualidades que €l
orgullo, teniendo en cuenta cOmo estas cualidades son atribuidas a nosotros mismosy los
otros, este modo de proceder seria absurdo y no podria esperar nadie una correspondencia
de sus sentimientos con 1os de cualquiera otra persona con la que éstos son compartidos.
Es cierto que pocos pueden formarse sistemas exactos de pasiones o hacer reflexiones
sobre su naturaleza general y semejanzas. Pero aun Sin un progreso semejante, en
filosofia no nos hallamos sometidos a muchos errores en este particular, pues somos
guiados de un modo suficiente por la experiencia comun y por el género de presentacion,
gue nos indica qué voluntad actia en los otros, por lo que la experimentamos
inmediatamente en nosotros mismos. Puesto que la misma cualidad que produce orgullo
0 humildad causa el amor o el odio, todos los argumentos que han sido empleados para
probar que las causas de las primeras pasiones producen un dolor o placer separado son
aplicables con igual evidencia alas causas de las Ultimas.

Seccion 1
Experimentos para confirmar este sistema.

Considerando debidamente estos argumentos no hallard nadie escripul os para asentir a
la conclusion que yo saco de €ellos, y que concierne a la transicion de impresiones y de
ideas relacionadas especialmente, dado que es éste un principio por si mismo facil y
natural. Pero para que podamos poner este sistema fuera de duda, tanto con referencia al
amor y a odio como a orgullo y humildad, serd apropiado hacer algunos nuevos
experimentos acerca de estas pasiones y también recordar algunas de las observaciones
gue hemos antes ya realizado.

Para hacer estos experimentos supongamos que estoy en compariia de una persona por
la que primeramente no experimentaba ningun sentimiento, ni de amistad ni de
enemistad. Aqui tengo el objeto natural y Ultimo de estas cuatro pasiones situado ante mi.
Y o mismo soy €l objeto propio del orgullo o la humildad; |a otra persona es el objeto del
amor o € odio.

Consideremos ahora con atencion la naturaleza de estas pasiones y su situacion con
respecto de cada una de las otras. Es evidente que aqui hay cuatro afecciones colocadas

198



Psikolibro

como en un cuadrado, 0 en un enlace regular y en determinada distancia. Las pasiones del
orgullo y la humildad, 1o mismo que las del amor y €l odio, se hallan enlazadas por la
identidad de su objeto, que para e primer par de pasiones es € yo y para € segundo
alguna otra persona. Estas dos lineas de comunicacion o conexion forman los dos lados
opuestos de un cuadrado. Ademas, orgullo y amor son pasiones agradables; odio y
humildad, desagradables. Esta semejanza de sensacion entre orgullo y amor y entre
humildad y odio forma una nueva conexién y puede ser considerada como constituyendo
los dos otros lados del cuadrado. En total: € orgullo se relaciona con la humildad, €l
amor con el odio, por sus ideas; € orgullo con e amor, la humildad con €l odio, por sus
Sensaciones o0 impresiones.

Digo, pues, que nada puede producir alguna de estas pasiones sin encerrar una doble
relacion, a saber: la de las ideas con e objeto de la pasién y la de la sensacion con la
pasién misma. Esto es o que debemos probar por nuestros experimentos.

Primer experimento. -Para proceder con e mayor orden en este experimento,
supongamos que estando colocado en la situacion antes mencionada, a saber, en
compafiia con alguna otra persona, se presenta un objeto que no tiene relacion ni en las
impresiones ni en las ideas con alguna de estas pasiones. Asi, sSupongamos que miramos
una piedra vulgar u otro objeto comun que no se refiere a ninguno de los dos y no causa
por si mismo ninguna emocion o placer o pena independiente; es evidente que un objeto
tal no producird en nosotros ninguna de las cuatro pasiones. Ensayemos con cada una
sucesivamente. Apliguemos el caso al amor, a odio, ala humildad y al orgullo; ninguna
de estas pasiones surge ni en su grado mas minimo imaginable. Cambiemos €l objeto tan
frecuentemente como nos plazca, con la Unica condicién de que escojamos uno gue no
contiene ninguna de las dos antedichas relaciones. Repitamos el experimento en todas las
disposiciones de las que es susceptible el espiritu. Ningun objeto, en la vasta variedad de
la naturaleza ni en disposicion alguna, produce una pasion sin estas relaciones.

Segundo experimento. -Puesto que un objeto que carece de estas dos relaciones no
puede jamas producir una pasion, concedamosie solamente una de estas relaciones y
veamos qué se sigue. Asi, supongamos que miro a una piedra o0 un objeto comin que se
refiere a mi 0 a mi compafiero, y por este medio adquiere una relacion de ideas con €l
objeto de la pasion; es claro que, considerando €l asunto a priori, hinguna emocion, de
cualquier género que sea, puede ser esperada razonablemente; pues aparte de que una
relacion de ideas actla secreta y tranquilamente en el espiritu, concede un impulso igual
hacia las pasiones opuestas de orgullo y humildad, amor y odio, teniendo en cuenta que €l
objeto concierne a nosotros o los otros; esta oposiciéon de las pasiones debe destruir a
ambas y degar a espiritu perfectamente libre de aguna afeccion o emocion. Este
razonamiento a priori se confirma por la experiencia. Ningun objeto trivial o vulgar que
no cause un dolor o placer independiente de la pasion sera capaz, por su propiedad o
relaciones con nosotros o |os otros, de producir las afecciones de orgullo o de humildad,
amor u odio.

Tercer experimento. -Es evidente, por consiguiente, que una relacion de ideas no es
capaz por si sola de hacer surgir estas afecciones. Apartemos esta relacion y en su lugar
coloquemos una relacion de impresiones, presentando un objeto que es agra dable o
desagradable, pero que no tiene relacion con nosotros 0 nuestro compariero, Yy
observemos las consecuencias. Al considerar € asunto primeramente a priori, como en €l

199



Psikolibro

precedente experimento, podemos concluir que € objeto tendrd una escasa e incierta
conexion con estas pasiones; pues, aparte de que esta relacion no es una relacion
indiferente, no tiene & inconveniente de larelacion de ideas ni nos dirige con igual fuerza
a dos pasiones contrarias, que por su oposicion se destruyen entre si. Si consideramos,
por otra parte, que esta transicion de la sensacion a la afeccidn no esté producida por un
principio que produce una transicion de ideas, sSino que, a contrario, aunque una
impresion pase facilmente a otra, se supone el cambio de objetos contrario a todos los
principios que causan una transicion de este género podemos concluir de esto que nada
serd una causa durable o firme de una pasion si esta enlazada con la pasion tan solo por
una relacion de impresiones. Lo que nuestra razon concluira por analogia, después de
considerar estos argumentos, sera que un objeto que produce placer o dolor, pero no tiene
ninguna suerte de conexion ni con nosotros ni con los otros, puede dar una tendencia al
espiritu para que éste naturalmente experimente orgullo o amor, humildad u odio y
busque otros objetos en los que, mediante una doble relacion, pueda hallar estas
afecciones; pero un objeto que posee tan sélo una de estas relaciones, aunque una de las
Mas ventaj0sas, No puede originar jamas una pasion constante y estable.

Afortunadamente, hallamos que todo este razonamiento esta de acuerdo con la
experiencia y € fendmeno de las pasiones. Supongamos que yo voy vigiando con un
compafiero através de una comarca en la cual los dos somos completamente extranjeros,
es evidente que s € paisge es hermoso, los caminos son agradables y las posadas
comodas, esto me pondra de buen humor, tanto con respecto a mi como con respecto a mi
compafiero de viagje; pero Si yo supongo que la comarca no tiene relacion ni conmigo
mismo ni con mi amigo, no puede ser aguélla la causa inmediata del orgullo o € amor, v,
por consiguiente, si yo no hallo que la pasién se refiere a un otro objeto que muestre con
uno de nosotros dos una relacion més estrecha, mis emociones han de ser més bien
consideradas como una fluctuacién de una disposicion elevada o humana que como una
pasion estable. El caso es el mismo cuando €l objeto produce dolor.

Cuarto experimento. -Habiendo hallado que ni un objeto sin una relacion de ideas o
impresiones ni un objeto que tiene sdlo una relacion pueden cansar nunca orgullo o
humildad, la razén sola nos convencerd, sin un cuarto experimento, de que todo lo que
posee una doble relacion debe necesariamente excitar estas pasiones, pues es evidente
gue debe contener alguna causa. Pero para dgjar a la duda el menor espacio posible
renovemos nuestros experimentos y veamos si € suceso, en este caso, corresponde a
nuestras esperanzas. Escojo un objeto, por gjemplo, una virtud que causa una satisfaccion
separada; a este objeto concedo unarelacion con € yo, y hallo que de estas circunstancias
surge inmediatamente una pasion. Pero ¢que pasion? Precisamente la del orgullo, parala
gue este objeto posee una doble relacion. Su idea es relacionada con la del yo, objeto de
la pasion; la sensacion que produce asemeja a la sensacion de la pasion. Para estar seguro
de que no me engafio en este experimento suprimo la primera relacion, después la otra, y
hallo que cada supresién destruye la pasion y produce un objeto completamente
indiferente. Pero no estoy contento con esto. Hago todavia un ulterior ensayo, y en lugar
de suprimir larelacion la cambio por otra de otro género. Supongo que la virtud es de mi
compafiero, no de mi mismo, y observo lo que se sigue de esta alteracion.
Inmediatamente percibo gque la afeccidn se transforma, y dejando de ser orgullo, en e que
existe so0lo una relacién, a saber: de impresiones, se convierte en amor, que esta
determinado por una doble relacion de impresiones e ideas. Repitiendo € mismo

200



Psikolibro

experimento, cambiando de nuevo la relacién de las ideas, reduzco la impresiéon a
orgullo, y por una nueva repeticion la convierto otra vez en amor y benevolencia. Estando
convencido de la influencia de esta relacion ensayo € efecto de la otra, y cambiando la
virtud por € vicio convierto la impresion agradable que surge de la primera en la
desagradable que procede de la Ultima. El efecto también agqui responde a lo esperado. El
vicio, cuando pertenece a otro, excita, por medio de la doble relacion, la pasion del odio
en lugar del amor, que por la misma razon surge de la virtud. Para continuar el
experimento cambio de nuevo larelacion de ideas y supongo que € vicio se refiere ami.
¢Qué se sigue? Lo que es usua. Un subsiguiente cambio de la pasion de odio en
humildad. Esta humildad la transformo en orgullo por un nuevo cambio de impresion, y
hallo después de todo esto gue he terminado la serie y por estos cambios he conseguido
levar la pasion ala situacion en que la hallé primeramente.

Pero para hacer € asunto aln maés cierto altero el objeto, y en lugar de vicio y virtud
ensayo con la belleza o fealdad, riqueza o pobreza, poder y servidumbre. Estos objetos
presentan una serie del mismo tipo que la anterior por el cambio de sus relaciones, y en
cualquier orden que proceda, ya sea a traves de orgullo, amor, odio, humildad, ya sea a
través de humildad, odio, amor y orgullo, €l experimento no presenta diversidad alguna.
Estimay desprecio, de hecho, surgen en algunas ocasiones, en lugar de amor y odio; pero
aguéllas son en el fondo las mismas pasiones, tan solo diversificadas por algunas causas
gue explicaremos mas adel ante.

Quinto experimento. -Para dar més grande autoridad a estos experimentos, cambiemos
la situacion de las circunstancias tanto como sea posible y coloquemos las pasiones y
objetos en todas las diversas posiciones de que son susceptibles. Supongamos, aparte de
las relaciones mencionadas, que la persona con la que hacemos todos estos experimentos
se halla intimamente enlazada con nosotros por la sangre o por la amistad. Es, asi lo
supondré, mi hijo o mi hermano o se halla relacionada conmigo por un largo comercio
familiar. Supongamos primeramente que la causa de la pasion adquiere una doble
relacion de impresiones e ideas con esta persona y dejemos ver qué efectos resultan de
todas estas complicadas atracciones y relaciones.

Antes que considere 1o que de hecho ellas son, determinemos lo que ellas pueden ser,
de acuerdo con mi hipétesis. Es claro que, segin sea la impresion agradable o
desagradable, la pasion del amor o del odio debe surgir con respecto a la persona que se
halla enlazada con la causa de la impresion, por esta doble relacién que en todo lo dicho
he requerido. La virtud de un hermano me hace amarle, y su vicio o infamia debe excitar
la pasion contraria. Pero para juzgar solamente de la situacion de las cosas no debo
esperar que las afecciones permanezcan aqui y que no se transformen en otra impresion.
Como aqui hay una persona que, por medio de una doble relacion, es € objeto de mi
pasion, un razonamiento andogo me lleva a pensar que la pasion se transformara
ulteriormente. La persona tiene unarelacion de ideas conmigo mismo, segiin 1o supuesto;
la pasion de la que ella es €l objeto, por ser agradable o desagradable, tiene una relacion
con €l orgullo y la humildad. Es evidente, pues, que una de estas pasiones debe surgir del
amor o €l odio.

Este es € razonamiento que yo hago de acuerdo con mi hipétesis, y me place hallar a
experimentarlo que todo responde exactamente a mi explicacion. Lavirtud o € vicio de
un hijo o hermano no sdlo excitan amor u odio, sino que, por una nueva transicion

201



Psikolibro

producida por causas similares, dan lugar a orgullo o humildad. Nada causa una mayor
vanidad que una cualidad notable en nuestra familia y nada mortifica méas que su vicio o
infamia. Esta exacta conformidad de la experiencia con € razonamiento es una prueba
convincente de la solidez de la hipdtesis acerca de la cual ahora razonamos.

Sexto experimento. -Esta evidencia aumentara ain si hacemos €l experimento a la
inversa y manteniendo las mismas relaciones comenzamos solamente con otra pasion.
Supongamos que en lugar del vicio o la virtud de un hijo 0 un hermano, que causa
primero amor u odio, colocamos estas cualidades buenas 0 malas en nosotros mismos, sin
una inmediata conexién con la persona gue esta relacionada con nosotros: la experiencia
nos muestra que por este cambio de la situacion se rompen los eslabones de la cadena y
gue € espiritu no pasa de una pasiéon a otra, como en € gemplo precedente. Jamas
amamos u odiamos a un hijo 0 a un hermano por la virtud o € vicio que discernimos en
nosotros mismos, aunque es evidente que las mismas cuaidades en aquéllos nos
producirian un sensible orgullo o humildad. Esto puede a primera vista estimarse
contrario a mi hipétesis, puesto que las relaciones de las impresiones e ideas son en
ambos casos las mismas. Orgullo y humildad son impresiones relacionadas con e amor y
el odio. Yo mismo me hallo relacionado con la persona. Deberd, por lo tanto, ser
esperado que iguales causas produzcan iguales efectos y que una transicion perfecta surja
de la doble relacién, como en los otros casos. Esta dificultad puede facilmente resolverse
por las siguientes reflexiones:

Es evidente que, puesto que somos siempre intimamente conscientes de nosotros
mismos y de nuestros sentimientos y pasiones, sus ideas deben afectarnos con una mayor
vivacidad que lasideas

de los sentimientos y pasiones de alguna otra persona. Ahora bien: todo lo que nos
afecta con vivacidad y aparece bajo una luz plena e intensa nos fuerza, en cierto modo, a
considerarlo y se presenta al espiritu ala méas pequeiia indicacion o trivial relacion. Por la
misma razdn, cuando esta presente atrae hacia si nuestra atencion y la impide vagar por
otros objetos, aunque sea fuerte la relacion que éstos tengan con nuestro primer objeto.
La imaginacion pasa fécilmente de las ideas obscuras a las vivaces y dificilmente de las
vivaces a las obscuras. En el primer caso la relacion es ayudada por otro principio; en €
segundo caso esta dificultada por €.

Ahora bien: yo he observado que estas dos facultades del espiritu, laimaginacion y las
pasiones, se asisten mutuamente en sus actividades cuando sus tendencias son similares y
cuando actian sobre un mismo objeto. El espiritu experimenta siempre una propension a
pasar de una pasion a otra relacionada con €lla, y esta propension es facilitada cuando el
objeto de una pasion esta relacionado con € de la otra. Los dos impulsos coinciden y
hacen € transito total més suave y fécil. Pero si sucede que aunque la relacién de ideas,
estrictamente hablando, contintiala misma su influencia en cuanto alatransicion no tiene
lugar, es evidente que su influencia sobre las pasiones debe cesar como siendo
dependientes de esta transicion. Esta eslarazon de por qué e orgullo o la humildad no se
transforman en amor u odio con la misma facilidad con que las Ultimas pasiones se
cambian en éstas. Si una persona es mi hermano, yo |o soy suyo igualmente; pero aunque
las relaciones sean reciprocas tienen efectos muy diferentes sobre laimaginacion. El paso
es suave y patente, partiendo de la consideracion de alguna persona relacionada con
Nosotros mismos, de quien somos siempre conscientes. Pero cuando las afecciones se

202



Psikolibro

dirigen a nosotros mismos la fantasia no pasa con la misma facilidad de este objeto a otra
persona, se halle tan enlazada como se quiera con nosotros. Esta transicion facil o dificil
de laimaginacion actlia sobre las pasiones y facilita o retarda su transicién; 1o que es una
clara prueba de que ambas facultades, pasiones e imaginacion, se encuentran enlazadas y
gue, las relaciones de las ideas tienen unainfluencia sobre | as afecciones.

Aparte de innumerabl es experimentos que prueban esto, hallamos aqui que, aun cuando
la relacion permanece, s por una particular circunstancia su efecto usual sobre la
fantasia, que produce una asociacion o transicion de ideas, se suprime, desaparece su
efecto acostumbrado sobre | as pasiones, consistente en hacernos pasar de una a otra.

Alguien quiza hallara una contradiccion entre este fendmeno y el de la simpatia, en la
gue e espiritu pasa facilmente de la idea de nosotros mismos a la de otro objeto
relacionado con nosotros. Pero esta dificultad se desvanecera si consideramos que en la
simpatia nuestra propia persona no es €l objeto de una pasion ni hay nada que haga que se
fije nuestra atencion sobre nosotros mismos, como en el caso presente, donde suponemos
nos hallamos afectados por humildad u orgullo. Nosotros mismos, independientemente de
la percepcion de todo otro objeto, no somos en realidad nada; razon por la que debemos
dirigir la vista a los objetos externos, y es natural para nosotros considerar con mas
atencion lo que esta cerca de nosotros o se nos asemeja. Pero cuando €l yo es el objeto de
la pasién no es natural abandonar |a consideracion de él hasta que la pasién desaparezca,
en cuyo caso la doble relacion de impresiones e ideas no puede operar mas tiempo.

Séptimo experimento. -Para someter este razonamiento en su totalidad a un ulterior
examen hagamos un nuevo experimento, y del mismo modo que hemos visto antes los
efectos de | as pasiones e ideas rel acionadas, supongamos ahora unaidentidad de pasiones
gue acomparia a una relacion de ideas y consideremos |os efectos de esta nueva situacion.
Es evidente que una transicion de pasiones de un objeto a otro debe aqui con toda razon
ser esperada, puesto que la relacion de ideas se supone que continlia aln y una identidad
de impresiones debe producir una més fuerte conexion que la mas perfecta semejanza que
puede ser imaginada. Si, por consiguiente, una doble relacion de impresiones e ideas es
capaz de producir una transicion de la una a la otra, mucho mas lo sera una identidad de
impresiones con una relacion de ideas. De acuerdo con esto, hallamos que cuando
odiamos 0 amamos una persona, la pasiéon raramente continla con sus limites iniciales,
sino que se extiende a todos |os objetos contiguos y comprende los amigos y relaciones
de aguella persona a quien amamos u odiamos. Nada es mas natural que experimentar
carifio por el hermano de un amigo nuestro con motivo de esta amistad, sin necesidad de
ninglin examen detallado de su caracter. Una querella con una persona nos produce odio
por toda su familia, aunque sea ésta enteramente inocente con respecto a lo que nos
desagrada. Ejemplos de este género se encuentran por todas partes.

Hay sblo una dificultad en este experimento, y que es necesario tener en cuenta antes de
seguir més adelante. Es evidente que aunque toda pasion pasa facilmente de un objeto a
otro relacionado con é, esta transicion se hace con mayor facilidad cuando el objeto mas
importante se presenta primero y le sigue el de menos importancia que cuando el orden se
invierte y el de menos importancia aparece antes. Asi, es mas natural para nosotros amar
a hijo por su padre que a padre por €l hijo, a criado por el amo que a amo por el criado,
al subdito por el principe que a principe por e stbdito. De igual modo concebimos mas
facilmente un odio por toda una familia cuando nuestra primitiva querella ha sido con €l

203



Psikolibro

jefe de la misma que cuando nos hemos disgustado con un hijo, con un criado o con
algun otro miembro inferior. En breve, nuestras pasiones, del mismo modo que |os otros
objetos, descienden con mayor facilidad que ascienden.

Para que comprendamos en qué consiste la dificultad de la explicacion de este
fendmeno debemos considerar que la misma razon gque determina la imaginacion a pasar
de los objetos remotos a los préximos produce igualmente un cambio, més fécil, de lo
menos a lo méas que de lo mas alo menos. Todo lo que tiene mayor influencia es o méas
notado, y o méas notado se presenta més rapidamente a la imaginacion. Somos mas aptos
para omitir en un objeto 1o que hay de trivia que lo que aparece como un elemento
considerable; especialmente si e Ultimo se presenta e primero en e tiempo y llama
primeramente nuestra atencion. Asi, si una casualidad nos hace considerar los satélites de
Jupiter, nuestra fantasia se halla naturalmente determinada para producir la idea de este
planeta; pero si primeramente reflexionamos sobre el planeta, es més natura para
nosotros el omitir sus satélites. La mencion de las provincias de un imperio lleva nuestro
pensamiento a considerar € imperio, pero la fantasia no vuelve con la misma facilidad a
la consideracion de las provincias. La idea del criado nos hace pensar en el amo, la del
stibdito lleva nuestra atencion hacia el principe. Pero la misma relacion no tiene una
influencia igual para llevarnos en sentido contrario. Y en esto se halla fundado el
reproche de Cornelia a sus hijos, de que debian sentirse avergonzados de ser méas
conocidos por el nombre de la hija de Escipion que por el de lamadre de los Gracos. Esto
era, con otras palabras, exhortarlos a hacerse por si mismos ilustres y famosos, como su
abuelo, porgue de otro modo, laimaginacion del pueblo pasando por ella, que eralainter-
mediaria, y colocada en igual relacion con ambos, habria abandonado este nombre y los
habria designado con el que fuese méas considerable y de mayor actualidad. Sobre €l
mismo principio se funda la costumbre corriente de llevar las mujeres casadas el nombre
de sus maridos, més bien que los maridos los nombres de sus mujeres, y también la
ceremonia de conceder la precedencia a los que honramos y respetamos. Podemos hallar
muchos otros gemplos para confirmar este principio, s no fuese completamente
evidente.

Ahora bien: puesto gque la fantasia halla la misma facilidad de pasar de lo menos a lo
mas que de lo remoto a lo contiguo, ¢por qué no auxilia esta transiciéon de ideas a la
transicion de pasiones, en € primer caso como en el segundo? Las virtudes de un amigo o
hermano producen primero orgullo y después amor, porque en este caso la imaginacion
pasa de lo remoto a lo contiguo, de acuerdo con su tendencia natural. Nuestra virtud no
produce primero orgullo y después amor a un amigo o hermano, porgue el paso en este
caso seriade lo proximo alo remoto, lo que es contrario a su tendencia. EI amor o el odio
de un inferior no causa facilmente una pasion por e superior, aunque sea ésta la
tendencia natural de la imaginacion, mientras que €l amor u odio a un superior causa una
pasion hacia el inferior andloga, |o que es contrario a la antedicha tendencia. En breve, la
misma facilidad de transicion no acta de la misma manera sobre lo superior y lo inferior
gue sobre lo contiguo y lo remoto. Estos dos fendmenos, que parecen contradictorios,
reguieren cierta atencion para ser reconciliados.

Como latransicién de ideas se hace aqui contra la tendencia natural de la imaginacion,
esta facultad debe ser dominada por algun principio mas fuerte y de otro género, y ya que
agui no hay nada presente al espiritu sino impresiones e ideas, este principio debe residir

204



Psikolibro

necesariamente en las impresiones. Ahora bien: ha sido observado que las pasiones 0
impresiones se enlazan solo por su semeganza y que donde dos pasiones colocan al
espiritu en la misma o similar disposicion es natural pasar de la una a la otra; por €l
contrario, una repugnancia entre las disposiciones produce una dificultad en las pasiones;
pero puede observarse que esta repugnancia puede surgir de una diferencia de grado lo
mismo que de una diferencia de cualidad, y no experimentamos una mayor dificultad
para pasar repentinamente de un pequefio grado de amor a un pequefio grado de odio que
de un grado pequefio a uno grande de las mismas pasiones. Un hombre que esta tranquilo
o moderadamente agitado es tan diferente, en cierto respecto, de é mismo cuando se
halla dominado por una pasiéon violenta como pueden serlo entre si dos personas
distintas; no esfacil pasar de un extremo a otro sin un considerable intervalo intermedio.

No es menor la dificultad, st no es mas grande, de pasar de una pasion fuerte a una
débil que de una débil a una fuerte, dado que una de las pasiones, a surgir, destruye la
otra y las dos no pueden existir a mismo tiempo. Sin embargo, €l caso es enteramente
diferente cuando las pasiones se unen y actlan sobre €l espiritu a mismo tiempo. Una
pasion débil cuando se adiciona a una fuerte no produce un cambio tan considerable en la
disposicion como una fuerte cuando se adiciona a una débil, razon por la cua existe una
mas intima conexion entre el grado grande y €l peguefio que entre el pequefio y € grande.

El grado de una pasion depende de la naturaleza de su objeto, y una afeccién dirigida a
una persona que es considerada por nosotros como honorable invade y posee €l espiritu
mucho més que una pasi6n que tiene por objeto una persona que estimamos menos. Aqui,
pues, la contradiccion entre la tendencia de la imaginacion y la pasion se presenta.
Cuando dirigimos nuestro pensamiento desde un objeto grande a uno pequefio la
imaginacion halla mas facilidad para pasar del pequefio a grande que del grande a
peguerio; pero la afeccién, por e contrario, encuentra una mayor dificultad, y como las
afecciones son un principio més poderoso que la imaginacion, no es de admirar que
prevalezcan y conduzcan al espiritu por su propio camino. A pesar de la dificultad de
pasar de una idea de lo grande a la de lo pequefio, una pasion dirigida a lo primero
produce siempre una pasion similar dirigida a lo segundo cuando lo grande y lo pequefio
se hallan relacionados entre si. La idea del criado, lleva nuestro pensamiento méas
facilmente ala del amo, pero el odio del amo produce con mayor facilidad cdlera o mala
voluntad hacia el criado. La pasién mas fuerte en este caso es la que tiene la precedencia,
y no produciendo la adicion de la mas débil un cambio considerable en la disposicion, €
paso se hace de este modo mas facil y natural entre ellas.

Asi como en e experimento precedente hallamos que una relacion de ideas que por una
particular circunstancia cesa de producir su efecto usual facilitando la transicion de las
ideas cesa igualmente de actuar sobre las pasiones, en €l que sigue halaremos la misma
propiedad con respecto de las impresiones. Dos grados diferentes de la misma pasion se
ponen en relacion entre si de un modo seguro; pero si € menor es e primero que se
presenta no posee 0 posee en pequefio grado la tendencia a evacar € mayor, y esto
porqgue la adicion del mayor al menor produce una ateracion més sensible del estado de
animo que la adicion del pequefio al grande. Estos fendmenos, s se consideran
debidamente, serén pruebas convincentes de la hipotesis presente.

Estas pruebas seran confirmadas si consideramos la manera como el espiritu conciliala
contradiccién que yo he observado entre las pasiones y la imaginacion. La fantasia pasa

205



Psikolibro

con més facilidad de lo menor a lo mayor que de lo mayor a lo menor. Por € contrario,
una pasion violenta produce més facilmente una débil que una débil unaviolenta. En esta
oposicién, la pasion, en dltimo término, prevalece sobre la imaginacion; pero esto sucede
comunmente acomodandose la primera a la Ultima y buscando alguna otra cualidad que
pueda compensar €l principio del gue surge la oposicion. Cuando amamos a un padre o
cabeza de familia casi no pensamos en sus hijos o criados; pero cuando éstos se hallan
presentes a nosotros o cuando podemos de algin modo servirlos, la proximidad y
contigliidad en este caso aumenta su importancia o a menos suprime la oposicion que la
fantasia hace para latransicion de los afectos. Si 1a imaginacion hala una dificultad para
pasar de lo grande a lo pequefio halla una igual facilidad para pasar de lo remoto a lo
contiguo, lo que reduce el problema a unaigualdad y deja la via libre para € trénsito de
una pasion aotra.

Octavo experimento. -He hecho observar que latransicion del amor o el odio a orgullo
0 humildad es mas facil que la del orgullo o la humildad al amor u odio, y que la
dificultad que la imaginacion halla al pasar de lo contiguo alo remoto es la causa de por
gué solo raramente tenemos un gemplo de la transicion Ultimamente citada de estas
afecciones. Debo, sin embargo, hacer una excepcion, a saber: cuando la verdadera causa
del orgullo o la humildad se halla en aguna otra persona, pues en este caso la
imaginacion se ve obligada a considerar la persona 'y no puede-limitar su consideracion a
nosotros mismos. Asi, nada produce mas rapidamente carifio o afeccion por una persona
gue su aprobacion de nuestra conducta y carécter, como, por otra parte, nada inspira un
odio tan grande como su censura o desprecio. Aqui es evidente que la pasion original es
orgullo o humildad, cuyo objeto es €l yo, y que esta pasion se transforma en amor u odio,
cuyo objeto es alguna otra persona, a pesar de la regla que yo he establecido de que la
imaginacion pasa con dificultad de lo contiguo alo remoto. La transicidn en este caso no
se hace meramente por la relacion existente entre nosotros y la otra persona, sino porgque
la otra persona es la causa rea de nuestra primera pasion, y, en consecuencia, se hala
ligada intimamente con ella. Su aprobacion es la que produce orgullo, su desaprobacion
la que produce humildad. No es, pues, de extrafiar que laimaginacién ande alainversa su
camino acompahnada con las pasiones relacionadas del amor y e odio. Esto no es una
contradiccién, sino una excepcion de la regla, y una excepcion que surge de la misma
razon que laregla misma.

Una excepcidn como ésta es mas, por consiguiente, una confirmacion de laregla. Y de
hecho, s consideramos los ocho experimentos que hemos expuesto, hallaremos que €l
mismo principio aparece en todos €llos y que por medio de una transicion que surge de
una doble relacion de impresiones e ideas se producen orgullo y humildad y amor y odio.
Un objeto sin relacion alguna(52) o con una sola no produce jamés una de estas pasiones,
y hallamos que la pasion varia siempre en conformidad con la relacion. Es mas, podemos
observar que siempre gue la relacion, por alguna circunstancia particular, no tiene su
efecto usual, produciendo unatransicion de ideas o impresiones (53), cesa de actuar sobre
las pasiones y da lugar a orgullo o e amor, humildad u odio. Hallamos ain que esta
regla se mantiene como buena a pesar de la apariencia de su contrario (54), y del mismo,
modo que sabemos por experiencia que una relacién no tiene efecto cuando el examen
Nnos muestra ciertas circunstancias particulares que evitan la transicion, en los casos en
gue esta circunstancia, aungque presente, no evitalatransicion se encuentra que este hecho

206



Psikolibro

surge de alguna otra circunstancia que compensa aquélla. Asi, no solo las variaciones se
reducen por si mismas en un principio general, sino las variaciones de las variaciones.

Seccion 1
Dificultades resueltas.

Ante tantas y tan evidentes pruebas, tomadas de la experiencia diaria y de la
observacion, parece superfluo entrar en el examen particular de todas las causas del amor
y €l odio. Emplearé, pues, €l final de esta parte: primero, resolviendo algunas dificultades
concernientes a causas particulares de estas pasiones, y segundo, examinando las
afecciones compuestas que surgen de la combinacién del amor y e odio con otras
emociones.

Nada es més evidente que una persona adquiere nuestro carifio 0 esta expuesta a nuestra
mala voluntad segin e placer o dolor que recibimos de €ella, y que las pasiones
acompafnan exactamente a las sensaciones en todos sus cambios y variaciones. Sean los
gue quieran los medios empleados, sus servicios, su belleza, su adulacién para hacerse
util o agradable a nosotros, puede estar segura de nuestra afeccion, y del mismo modo,
sean los que quieran los agravios o desagrados, jamas dejara de excitar nuestra colera u
odio. Cuando nuestra nacién se halla en guerra con otra detestamos a ésta como
poseyendo €l caracter de cruel, pérfida, injustay violenta; pero siempre nos estimamos,
tanto a nosotros, como a nuestros aliados, como equitativos, moderados y clementes. S €
genera de nuestros enemigos tuvo éxito, sdlo con dificultad le concedemos lafigura, y €l
caracter de un hombre. Es un hechicero, tiene comunicacion con los demonios, como se
dice de Oliverio Cromwell y del duque de Luxemburgo; es sangriento, y se complace en
la muerte y la destruccion. Si €l éxito cae de nuestra parte, nuestro jefe tiene todas las
cualidades opuestas, y es un modelo de virtud, de valor y de noble conducta. A su
perfidia llamamos sagacidad; su crueldad es un mal inseparable de la guerra. En resumen:
tendemos a hacer desaparecer 0 a dignificar cada una de sus faltas, dotandolas con €l
nombre de la virtud que se les aproxima. Es evidente que e mismo modo de pensar reina
en lavida corriente.

Hay algunos que afiaden otra condicion y exigen no solamente que el dolor y € placer
surjan de una persona, sino también que surjan a sabiendas y con un particular designio e
intencién. Un hombre que nos hiere y ofende por accidente no llega a ser nuestro
enemigo por esto, ni nos sentimos ligados por lazos de gratitud con €l que nos hace un
servicio de la misma manera. Por la intencion juzgamos de las acciones, y segin ésta es
buena o mala, llegan a ser aquéllas causas de amor u odio.

Aqui debemos hacer una distincion. Si la cualidad de otro que agrada o desagrada es
constante e inherente a la persona y caracter, causara amor u odio independiente de la
intencién; de otro modo se requieren un conocimiento y designio para originar estas
pasiones. Una persona que sea desagradable por su fealdad o insensatez es objeto de
nuestra aversion, aunque nada es mas cierto que dicha persona no tiene la menor
intencioén de desagradarnos por estas cualidades; pero si € desagrado procede de una
accioén, no de una cualidad, que es producida y desaparece en un momento, es necesario,
para producir algunarelacion y enlazar esta accion suficientemente con la persona, que se
derive de un particular pensamiento y designio previo. No es suficiente que la accion
surja de la persona y la tenga como su inmediata causa y autor. Esta relacion sola es

207



Psikolibro

demasiado débil e inconstante para ser € fundamento de estas pasiones. No alcanza a la
parte sensible y pensante, y ni procede de algo durable en ellani degja algo tras de si, sino
gue pasa en un momento y como s nunca hubiera existido. Por e contrario, una
intencién muestra ciertas cualidades, que permaneciendo después que la accion ha sido
realizada la enlazan con la persona y facilitan la transicion de ideas de la una a la otra.
Jamas podemos pensar en ella sin reflexionar sobre estas cualidades, a menos que €
arrepentimiento y un cambio de vida hayan producido una alteracion en este respecto,
caso en el que la pasion se halla en cierto modo alterada. Esto es, por consiguiente, una
razon de por qué se requiere unaintencion para excitar amor u odio.

Debemos ademas considerar que una intencion, ademas de fortalecer la relacion de
ideas, es necesaria frecuentemente para producir unarelacion de impresionesy dar origen
al placer y a dolor, pues se puede observar que €l elemento principal de unainjuria es €l
desprecio y odio que se revelaen la persona que nos injuria, y sin esto la mera afrenta nos
produce un dolor menos sensible. Del mismo modo, un favor es agradable capitalmente
porque halaga nuestra vanidad y es una prueba de carifio y estima por parte de la persona
gue lo redliza. Al desaparecer la intencion hace desaparecer la mortificacion en un caso y
la vanidad en € otro, y debe asi, en consecuencia, producir una notable disminucion en
|as pasiones de amor y odio.

Concedo gue estos efectos, que provienen de la supresion del designio y que consisten
en disminuir larelacion de las impresiones y las ideas, no son totales y que tampoco son
capaces para suprimir totalmente estas relaciones; pues puedo preguntarme ahora si la
supresion del designio es capaz de suprimir la pasion de amor u odio. La experiencia,
estoy seguro de €ello, nos muestra lo contrario, y nada es mas cierto que los hombres
frecuentemente caen en una colera violenta por injurias que ellos mismos deben confesar
gue han sido involuntarias y accidentales. Esta emocién, sin embargo, no puede ser de
larga duracion, pero es bastante para mostrar que existe una conexion natural entre dolor
y cOlera'y que la relacidon de impresiones operara sobre la base de una débil relaciéon de
ideas. Sin embargo, cuando la violencia de laimpresion se halla algo atenuada el defecto
de larelacion comienza a ser mejor notado, y como € carécter de la persona no se halla
de ningiin modo incluido en tales injurias, que son casuales e involuntarias, sucede rara
Vez que experimentemos con respecto de ella una enemistad duradera.

Parailustrar esta doctrina con un gjemplo correspondiente podemos hacer notar que no
solo & dolor que procede de otra persona por accidente tiene poca fuerza para excitar una
pasion, sino que también sucede o mismo con aguel que procede de una necesidad o
deber reconocido. Uno que tenga € designio rea de dafiarnos, no naciendo éste de odio
ni de malavoluntad, sino de lajusticiay equidad, no provoca por nuestra parte odio hacia
él s somos en algun grado razonables; sin embargo, é esla causa, y la, causa conocida,
de nuestro sufrimiento. Examinemos un poco este fendmeno.

Es evidente, en primer lugar, que esta circunstancia no es decisiva, y aungue pueda ser
capaz de disminuir las pasiones rara vez puede suprimirlas. jQué pocos criminales
existen que no experimenten mala voluntad por los que los acusan o por € juez que los
condena, aunque son conscientes de que son merecedores de ello! De igual modo, nuestro
antagonista en un pleito o nuestro competidor para un empleo son considerados
habitualmente como enemigos, aunque debemos reconocer, s reflexionamos un
momento, que sus motivos son tan justificables como |os nuestros.

208



Psikolibro

Ademas, podemos considerar que cuando recibimos dafio por parte de una persona nos
inclinamos a imaginarla como criminal, y sdlo con extrema dificultad reconocemos su
justicia o inocencia. Esta es una prueba clara de que, independiente mente de la opinion
de laintencion dafina, todo dafio o dolor tiene la tendencia natural a excitar nuestro odio
y gue después buscamos las razones que puedan justificar y fundamentar la pasion. Aqui
laidea del dafio no produce la pasion, sino que surge de ella.

No es de extrafiar que la pasion produzca la opinion de la injuria, pues de otro modo
tendria que sufrir una considerable disminucion, lo que todas las pasiones evitan tanto
como es posible. La supresion del dafio puede suprimir la célera sin probar que la colera
surge solo de lainjuria. El dafio y lajusticia son dos objetos contrarios, de los cuales uno
tiene la tendencia a producir odio y otro amor, y segiin sus diferentes grados y nuestro
particular modo de pensar prevalece uno de los objetos y excita la pasion que le es
propia.

Seccion IV
Del amor producido por las relaciones.

Habiendo dado una razon de por qué varias acciones que causan un placer o dolor real
no excitan ningun grado o excitan un grado minimo de las pasiones de amor u odio hacia
sus autores, seré necesario mostrar en que consiste el placer o desagrado de varios objetos
gue por experiencia sabemos que producen estas pasiones.

De acuerdo con € precedente sistema, se requiere siempre una doble relacion de
impresiones e ideas entre la causay €l efecto para producir amor u odio. Pero aunque esto
es universalmente valido es de notar que la pasion del amor puede ser producida por una
relacion sola de un género diferente, a saber: la existente entre nosotros y €l objeto, o,
hablando més propiamente, que esta relacion va acompariada siempre de las otras dos.
Todo lo que se halla unido a nosotros por algun lazo puede seguramente ser el objeto de
nuestro amor, de un modo proporcional a estarelacion, sin necesidad de indagar sus otras
propiedades. Asi, la relacion de sangre produce el lazo més fuerte de que € espiritu es
capaz en el amor de los padres alos hijos, y en menor grado, la misma afeccion cuando la
relacion disminuye. No sOlo la consanguinidad tiene este efecto, sino cualquier otra
relacion, sin excepcion. Amamos a nuestros compatriotas, a nuestros vecinos, a los que
hacen un trabajo andlogo al nuestro, a los que gercen nuestra misma profesion y hasta
aquellos que llevan nuestro nombre. Cada una de estas relaciones se estima como un lazo
y tiene un reducido derecho arequerir nuestra afeccion.

Existe otro fendmeno paralelo a este, a saber: que €l trato social, sin ninglin género de
relacion, da lugar al amor o a carifio. Cuando hemos intimado con una persona a quien
tratamos habitual mente, aungue frecuentando su compariia no hayamos notado que posea
ninguna cualidad notable, no podemos menos de preferirla a personas extrafias de cuyo
superior mérito nos hallamos persuadidos. Estos dos fenémenos, € de los efectos de la
relacion y el del trato, se esclarecen mutuamente y pueden ser explicados por € mismo
principio.

Los que encuentran un placer en declamar contra la naturaleza humana han observado
gue & hombre es incapaz de bastarse a si mismo, y por esto cuando rompe los lazos que

209



Psikolibro

le unen con los objetos externos cae inmediatamente en la més profunda melancolia y
desesperacion. De esto -dicen- procede la continua busca de las diversiones del juego, de
la caza, de los negocios, por las cuales intentamos olvidarnos de nosotros mismos y
despertar nuestros espiritus animales del estado languido en el cua caen cuando no se
hallan agitados por alguna activa y vivaz emocion. Concuerdo con esta manera de pensar
en tanto que concedo que el espiritu es insuficiente para su propio entretenimiento y que
busca natural mente objetos externos que puedan producir una sensacion vivay agitar 1os
espiritus animales. Ante la presencia de un objeto tal despiértase como de un suefio, la
sangre fluye con un nuevo impulso, € corazon se siente poderoso, y € hombre entero
adquiere un vigor que no puede obtener en sus momentos solitarios y tranquilos. Por esto
la compafiia es naturalmente tan placentera, por presentar e més amable de todos los
objetos, a saber: un ser racional y pensante, anadlogo a noOsotros mismos, gque Nnos
comunica todas las acciones de su espiritu, nos hace confidente de sus mas intimos
sentimientos y afecciones y nos deja ver en cada momento de su produccion todas las
emociones que son causadas por un objeto. Toda idea vivaz es agradable, pero sobre todo
la de una pasion; porque una idea tal llega a ser una especie de pasion y concede una
agitacion mas sensible al espiritu que ninguna otraimagen o concepcion.

Una vez admitido esto, € resto sera facil. Del mismo modo que la compafiia de los
extrafios nos es agradable durante algin tiempo corto, porque vivifica nuestro
pensamiento, nos es la compafia de nuestras relaciones y gentes de nuestro trato
especialmente agradable porgque posee este efecto en un mayor grado y es de influencia
mas duradera. Todo lo que esta en relacion con nosotros es concebido de una manera
vivaz por lafacil transicion de nosotros mismos al objeto relacionado. Asi, pues, el habito
del trato facilita la consideracion y fortalece la concepcidon de algun objeto. El primer
caso es paralelo a nuestros razonamientos de causa y efecto; e segundo, a la educacion.
Y como €l razonamiento y |a educacion coinciden solamente en producir unaideavivaz y
enérgica de un objeto, es esto € Unico elemento comln alarelacion y a trato. Esta debe
ser, por consiguiente, la cualidad determinante por la cual producen aquéllos sus efectos
comunes y amor o carifio; siendo uno de los efectos, debe derivarse de lafuerzay viveza
de la concepcion. Una concepcion tal es particularmente agradable y nos hace mirar con
buenos ojos todo lo que la produce cuando es el objeto propio del carifio y la
benevolencia.

Es manifiesto que los hombres se unen segin sus peculiares temperamentos y
disposiciones, y que los hombres de temperamento alegre aman a los alegres y los serios
sienten afeccion por los serios. Esto no solo sucede cuando notan esta semejanza entre si
y los otros, sino también por el curso natural de la disposicion y por una cierta ssimpatia
gue surge entre caracteres similares. Cuando notan la semejanza ésta actlia del mismo
modo que una relacion, produciendo un enlace de ideas. Cuando no la notan, actlia en
virtud de algin otro principio, y si este Ultimo principio es similar a primero, debe esto
ser admitido como una confirmacion del precedente razonamiento.

La idea de nosotros mismos esta siempre intimamente presente y concede un grado
notable de vivacidad a la idea de algun otro objeto con el que se halla relacionada. Esta
idea vivaz se cambia gradualmente en una impresion real por ser estos dos géneros de la
percepcion en gran parte lo mismo y diferir solo en su grado de fuerza 'y vivacidad. Pero
este cambio debe producirse con la mayor facilidad, de modo que nuestro temperamento

210



Psikolibro

natural nos conceda una inclinacion a la misma impresion gue observamos en otros y
haga que surja con una ocasion insignificante. En este caso la semejanza convierte laidea
en unaimpresion, no solo por medio de larelaciéon y concediendo la vivacidad original a
la idea relacionada, sino también presentando tales materiales como capaces de
inflamarse con la mas pequefia chispa. Y como en ambos casos existe un amor o afeccion
debidos a la semejanza, resulta que la simpatia con los otros es agradable solamente por
conceder una emocion a los espiritus, pues una simpatia facil y las emociones
correspondientes son |o Unico comun alarelacion, trato y semejanza.

La gran propensiéon que los hombres tienen a orgullo debe ser considerada como un
fendmeno similar. Frecuentemente sucede que después de haber vivido un tiempo
considerable en una ciudad, aunque a principio sea ésta desagradable para nosotros,
cuando nos hacemos familiares con los objetos y contraemos un trato, aunque tan solo
seacon las calles y las casas, laaversion disminuye por grados y por ultimo se transforma
en la pasion opuesta. El espiritu halla una satisfaccion y bienestar en la consideracion de
los objetos a los que esta acostumbrado y los prefiere, naturalmente, a aguellos otros que,
aunque en si mismos posean quizd mas valor, le son menos conocidos. Por la misma
cualidad del espiritu somos inclinados a tener una buena opinién de nosotros mismosy de
todos los objetos que nos atafien. Estos aparecen mas claros, son més agradables, y, por
consiguiente, motivos mas adecuados de orgullo y vanidad que los otros.

No sera inoportuno, al tratar de las afecciones que experimentamos mediante nuestro
trato y relaciones, poner de relieve algunos interesantes fenébmenos que a ellas se refieren.
Es facil notar en la vida corriente que los hijos consideran debilitada la relacion de su
madre por e segundo matrimonio de ésta y no la consideran con los mismos 0jos que S
hubiera permanecido en estado de viudez. No sucede sdlo esto cuando aquéllos han
notado alguna inconveniencia en e segundo matrimonio o cuando € marido es muy
inferior, Sino siempre y aparte de estas consideraciones, y solamente porque de este modo
ha llegado a ser parte de otra familia. Esto también tiene lugar con respecto a matrimonio
del padre, pero en un grado mucho menor, y es cierto que los lazos de sangre no se
rompen tanto en el Ultimo caso como en el del matrimonio de la madre. Estos dos
fendmenos son notables por si mismos, pero mucho méas si se comparan entre si.

Para producir una relacién perfecta entre dos objetos se requiere no solamente que la
imaginacion sea llevada del uno a otro por semejanza, contiglidad o causalidad, sino
también que pueda retroceder del segundo a primero con la misma facilidad. A primera
vista esto parece una consecuencia inevitable y necesaria. Si un objeto se parece a otro,
este Ultimo debe parecerse necesariamente al primero. Si un objeto es causa de otro, este
segundo objeto debe ser efecto del primero. Lo mismo sucede con la contiglidad; por
consiguiente, siendo la relacion siempre reciproca puede pensarse que €l regreso de la
imaginacion del segundo a primero debe en cada caso ser tan natural como €l paso del
primero al segundo. Pero un ulterior examen descubrira nuestro error. Supongamos que €l
segundo objeto, aparte de su relacion reciproca con el primero, tiene una firme relacion
con un tercer objeto; en este caso, €l pensamiento, pasando del primer objeto a segundo,
no retrocede con la misma facilidad, aunque la relacion continda siendo la misma, sino
gue es llevado prestamente a tercer objeto mediante una nueva relacion que se le
presenta, y que da un nuevo impulso a la imaginacion. Esta nueva relacion, por
consiguiente, debilita el lazo entre e primero y segundo objeto. La fantasia es por su

211



Psikolibro

propia naturaleza instable e inconstante y considera siempre dos objetos como méas
fuertemente relacionados cuando encuentra igualmente facil el paso progresando que
retrocediendo, que cuando es facil sélo en una de estas direcciones. La doble direccion es
un género de doble lazo y relaciona los objetos del modo més intimo y firme.

El segundo matrimonio de la madre no rompe la relacion de hijo a antecesor, y esta
relacion basta para llevar mi imaginacion de mi a ella con la mayor facilidad y
comodidad. Pero cuando laimaginacion hallegado a este punto de vista encuentra que su
objeto esta asediado por tantas relaciones que exigen su atencion, que no sabe cud elegir
y se encuentra dudosa con respecto a qué nuevo objeto se dirigird Los lazos de interés 'y
deber la enlazan con otra familiay dificultan € regreso de la fantasia de ella hacia mi, lo
gue seria necesario para mantener esta unién. El pensamiento no tiene ya la vibracion
requerida para avanzar facil y perfectamente y se entrega a su inclinacion al cambio.
Avanza con facilidad, pero retrocede con dificultad, y por esta interrupcion se halla
mucho més debilitada la relacion que s el paso estuviera abierto y franco por ambos
lados.

Para dar ahora una razon de por qué estos efectos no se siguen en el mismo grado del
segundo matrimonio del padre, debemos reflexionar sobre lo que ya ha sido probado: que
aunque la imaginacion va facilmente de la consideracion de los objetos menos
importantes a los de més importancia, no retrocede con la misma facilidad desde los
importantes que desde los no importantes. Cuando mi imaginacion pasa de mi ami padre,
no pasa tan facilmente de é a su segunda mujer ni lo considera formando parte de otra
familia, sino siendo aln cabeza de la misma familia de la que yo formo parte. Su
superioridad impide la fécil transicion del pensamiento desde é a su esposa, pero degja
libre el paso abierto para volver ami através de la mismarelacion de padre e hijo. No se
halla sumido en la nueva relacion que ha adquirido, de modo que €l doble movimiento o
vibracion del pensamiento es aln facil y natural. Por ceder la fantasia a su inconstancia,
el lazo de padre e hijo conserva su plena fuerza e influencia.

Una madre no cree debilitada su relacion con un hijo porque se halla unida a otro
marido, ni un hijo lo cree con respecto a su padre porque éste se relacione con un
hermano. El tercer objeto se halla aqui en relacion con el primero y con el segundo, de
modo que laimaginacién vay viene através de ellos con la mas grande facilidad.

Seccion V
De nuestra estima por €l rico y poderoso.

Nada tiene mayor tendencia a producirnos estima por alguna persona que su poder y
riquezas, y nada tiende mas a causarnos desprecio que su pobreza 0 mezquindad; y como
estima y desprecio pueden ser considerados como una especie de amor y odio, debe ser
éste lugar adecuado para explicar dichos fenébmenos.

Aqui sucede, afortunadamente, que la gran dificultad no consiste en descubrir un
principio capaz de producir un efecto tal, sino en escoger €l capital y predominante entre
varios que se presentan por si mismos. La satisfaccion que experimentamos por lariqueza
de los otros y la estima que tenemos por sus poseedores puede ser atribuida a tres
diferentes causas:

212



Psikolibro

Primero. A los objetos que ellos poseen, como casas, jardines, equipaes, gque siendo
agradables por si mismos, necesariamente producen un sentimiento de placer en todo el
gue los considera o examina.

Segundo. A la espera de ventgjas por parte del rico o poderoso, por unirnos éste a su
posesion.

Tercero. A la simpatia, que nos hace participes de la satisfaccion de todo € que se nos
aproxima.

Todos estos principios pueden concurrir en la produccion del presente fendmeno. La
cuestion es saber acudl podemos principal mente atribuirsel o.

Es cierto que el primer principio, a saber, la consideracion de objetos agradables, tiene
una influencia més grande de lo que a primera vista nos parece. Rara vez reflexionamos
sobre 1o que es hermoso o feo, agradable o desagradable, sin experimentar una emocion
de placer o dolor, y aungque estas emociones N0 son muy aparentes en nuestro modo
indolente y comun de pensar, es fécil descubrirlas ya en lalectura, ya en la conversacion.
Los hombres de ingenio dirigen el discurso sobre asuntos que agradan a nuestra
imaginacion, y los poetas jamas presentan otros objetos que |os de esta naturaleza. Mister
Philips ha escogido la palabra sidra para asunto de un excelente poema; cerveza no
hubiera sido tan propia por no ser agradable ni a la vista ni a paladar; pero hubiera
preferido vino a las dos anteriores si su comarca natal le hubiera proporcionado un licor
tan agradable. Debemos, pues, deducir de aqui que toda cosa agradable a los sentidos es
también en la misma medida agradable a la fantasia y sugiere a pensamiento la imagen
de la satisfaccion que produce por su aplicacion real alos 6rganos corporal es.

Aunque estas razones pueden llevarnos a comprender esta sensibilidad de la ima-
ginacion entre las causas del respeto que sentimos por €l rico y poderoso, existen otras
razones gque nos impiden considerarla como la Unica o principal; pues, dado que las ideas
de placer pueden tener influencia solamente por medio de su vivacidad, que las hace
aproximarse alas impresiones, es mas natural que tengan estainfluencialas ideas que son
favorecidas por las mas de las circunstancias y posean una tendencia natural allegar a ser
fuertes y vivaces, 10 que sucede con nuestras ideas de las pasiones y sensaciones de una
criatura humana. Toda criatura humana se nos asemeja, y por esto tiene una ventaja sobre
todos |os otros objetos al actuar sobre laimaginacion.

Ademas, si consideramos la naturaleza de esta facultad y la gran influencia que todas
las relaciones tienen sobre €ella, nos persuadiremos facilmente de que siempre que las
ideas de los vinos, musica y jardines agradables de que goza un hombre rico pueden
hacerse vivaces y gratas, la fantasia no se limitara a ellas, sino que se dirigira a los
objetos con ellas relacionados y en particular a la persona que los posee. Lo mas natural
es que la idea agradable o imagen produzca agqui una pasion hacia la persona por medio
de su relacion con el objeto, de modo que inevitablemente debe formar parte de la
concepcion originaria, puesto que aquélla constituye € objeto de la pasion derivada. Si
forma parte de la concepcion originariay se considera como gozando de aquellos objetos
agradables, es la simpatia la que propiamente produce la afeccién, y €l tercer principio es
mas poderoso y universal que el primero.

213



Psikolibro

Hay que afiadir a esto que la riqueza y € poder por si, aunque no sean empleados,
causan naturalmente estima y respeto, y que, por consecuencia, estas ideas no surgen de
la idea de algin objeto bello y agradable. Es cierto que € dinero implica un género de
representacion de tales objetos por e poder que concede de obtenerlos, y por esta razon
podria ser estimado apropiado para sugerir las imagenes agradables que hacen surgir la
pasion; pero como esta posibilidad se halla muy distante, es mas natural para nosotros
considerar un objeto contiguo, a saber: la satisfaccion que este poder proporciona a que
lo posee. De esto nos hallaremos més convencidos s consideramos que las riquezas
representan |os bienes de la vida tan solo por medio de la voluntad que las emplea; que,
por consiguiente, implican, en su verdadera naturaleza, la idea de una persona que no
puede ser considerada sin algun género de simpatia en cuanto a sus sensaciones 'y goces.

Podemos confirmar esto por una reflexion que parecera quiza a alguno demasiado sutil
y refinada. He observado ya que la facultad, separada de su gjercicio, o no tiene sentido, o
es s0lo una posibilidad o probabilidad de existencia, por la cual un objeto se aproxima a
la realidad y tiene una sensible influencia sobre e espiritu. He hecho también observar
gue esta aproximacion por una ilusion de la fantasia aparece mucho més grande cuando
nosotros poseemos la facultad que cuando la posee otro, y que en € primer caso los
objetos parecen tocar a margen de larealidad y producen casi una satisfaccion igual que
s se hallaran en nuestra posesion. Ahora afirmo que cuando nosotros estimamos una
persona por sus riquezas debemos experimentar este sentimiento con su poseedor, y que
sin unasimpatiatal laidea de los objetos agradables que la riqueza le concede, la facultad
de producirlos, tendra una débil influencia sobre nosotros. Un hombre avaro es respetado
por su dinero, aunque escasamente puede decirse que posee un poder; es decir, existe una
escasa posibilidad o probabilidad de emplearlo en la adquisicion de los placeres y
comodidades de la vida. SOlo a é parece este poder perfecto y completo, y, por
consiguiente, debemos experimentar sus sentimientos por simpatia antes de que tengamos
unaintensaidea de estos goces o | e estimemos por €ellos.

Asi, hemos hallado que el Primer principio, a saber: |a idea agradable de los objetos
Cuyo goce proporciona la riqueza, se reduce en gran medida al tercero y se resuelve en
una simpatia con la persona gque estimamos o0 amamos. Examinemos ahora el segundo
principio, a saber: la agradable espera de ventgas, y veamos qué fuerza podemos
atribuirle.

Es claro que aunque las riquezas y la autoridad conceden indudablemente a su poseedor
la facultad de prestarnos servicios, esta facultad no puede considerarse de la misma
especie que la que le permite gozar a @ mismo y satisfacer sus apetitos. EI amor a si
mismo aproxima el poder y €l gjercicio intimamente en el Gltimo caso; pero para producir
un efecto similar en & primero debemos suponer una amistad y benevolencia que nos una
con la suerte del rico. Sin esta circunstancia es dificil concebir en qué podemos fundar
nuestras esperanzas de ventajas por parte de las riquezas de |0s otros, aunque agui nada es
mas cierto que estimamos y respetamos naturalmente al rico aun antes de descubrir en €l
una disposicion favorabl e hacia nosotros.

Voy mas lgos, y observo que no solamente respetamos al rico y poderoso cuando
muestra una inclinacion a servirnos, sino también cuando nos hallamos muy lgjos de la
esfera de su actividad: de modo que no es de suponer que esté dotado de esta facultad.
Los prisioneros de guerra son tratados siempre con € respeto correspondiente a su

214



Psikolibro

posicion, y es cierto que las riquezas influyen mucho en la determinacién de la condicion
de una persona. Si el nacimiento y cualidad contribuyen a ello, esto nos proporciona un
argumento del mismo género. ¢Pues qué es lo que llamamos un hombre de buena cuna
Mas que una persona que proviene de una larga serie de antecesores ricos y poderosos y
gue adquiere nuestra estima por su relacion con personas que nosotros estimamos? Sus
antecesores, por consiguiente, aunque muertos, son respetados en alguna medida por sus
riquezas, y en consecuencia sin ningun género de esperanza.

Parano ir tan lgjos y considerar los prisioneros de guerra 'y los muertos como eemplos
de la estima desinteresada por las riquezas, observemos con un poco de atencion
fendmenos que se nos presentan en la vida y conversacion corrientes. Un hombre
poseedor de una suficiente fortuna que llega a hallarse en compariia de extrafios trata a
éstos con diferentes grados de respeto y deferencia, segin ha sido informado de sus
diferentes fortunas y condiciones, aunque es imposible que se haya propuesto, y quiza no
quiera aceptarla, ninguna ventaja por parte de ellos. Un vigjero es siempre admitido en
sociedad y recibido con cortesia en proporcidn con su séquito y equipaje, ya se dirijaa él
un hombre de grande o de moderada fortuna. En breve, los diferentes rangos de los
hombres se hallan en gran medida determinados por la riqueza, y esto tanto con respecto
alos superiores como alosinferiores, extranjerosy proximos.

Surge agui una respuesta a estos argumentos, basada en la influencia de las reglas
generales. Puede pretenderse que estando acostumbrados a esperar socorro y proteccion
del rico y poderoso, y estimarle por esto, hacemos extensivos dichos sentimientos a que
se le asemgja en fortuna, pero del que no podemos esperar ventgja alguna. La regla
general perdura siempre, y concediendo un impulso a la imaginacién, hace surgir
paralelamente la pasion del mismo modo que s el objeto que le es propio fuera rea y
existente.

Que este principio no tiene lugar aqui aparecera claramente si consideramos que para
establecer una regla genera y extenderla més ala de sus limites propios se requiere una
cierta uniformidad en nuestra experiencia y una gran superioridad de los casos que estan
de acuerdo con la regla sobre los contrarios. Aqui e hecho es completamente diferente.
De cien hombres de crédito y fortuna que yo encuentre existe quiza solo uno del que yo
puedo esperar alguna ventgja. de modo que es imposible que pueda hacerse valer un
habito en el presente fenémeno.

En resumen, no queda nada que pueda producirnos estima por € poder y riquezas y
desprecio por la debilidad y pobreza mas que €l orgullo que surge de la simpatia, por la
cua participamos de los sentimientos del rico y del pobre y tomamos parte en su placer o
desgracia. Las riquezas producen una satisfaccion a su poseedor, y esta satisfaccion es
referida a espectador por la imaginacion, 1o que produce una idea semgante a la
impresion original en vivacidad y fuerza. Esta idea agradable o impresion se enlaza con
el amor, que es una pasién agradable. Procede de un ser pensante y consciente, que es €l
verdadero objeto del amor. De esta relacion de impresiones e identidad de ideas la pasion
surge de acuerdo con mi hipotesis.

El mejor método de reconciliarnos con esta opinion es dar una ojeada atodo €l universo
y observar la fuerza de la simpatia a través de la creacion animal entera y la fécil
comunicacion de los sentimientos por parte de un ser pensante a otro. En todos los seres

215



Psikolibro

gue no se devoran entre si y no son agitados por pasiones violentas aparece un notable
deseo de compaiiia, que |os asocia sin tener en cuenta las ventajas que puedan sacar de su
union. Esto es mas notable entre los hombres, por ser las criaturas del universo que
poseen el mas ardiente deseo de sociedad y estan dotados con las mayores ventajas para
ella. No podemos concebir algin deseo que no tenga relacion con la sociedad. Una
absoluta soledad es quiza €l mas grande castigo que podemos sufrir. Todo placer
languidece cuando se goza sin compariia y todo dolor se hace més crud e intolerable.
Sean |las que sean |las pasiones que nos dominan - orgullo, ambicion, avaricia, curiosidad,
venganza, codicia-, la simpatia es € ama del principio animador de todas €ellas y no
tendrian ninguna fuerza si nos abstrajeramos de los pensamientos y sentimientos de los
otros. Haced que las fuerzas y elementos de la Naturaleza se dediquen a servir y a
obedecer a un hombre; haced que € Sol salgay se ponga a su orden, que los mares y los
rios se muevan a su agrado, que la Tierra le proporcione todo lo que le es Util y
agradable: éste continuara siendo un desgraciado hasta que le proporcionéis otra persona
con la que pueda disfrutar de su felicidad y de cuya estimay amistad pueda gozar.

Podemos confirmar esta conclusion relativaal aspecto total de la vida humana mediante
casos particulares en los que la fuerza de la simpatia es verdaderamente notable. Las mas
de las clases de belleza se derivan de este origen, y aunque nuestro primer objeto sea
algun fragmento de materia inanimada e insensible, rara vez permanecemos en € y no
dirigimos nuestra vista a su influencia sobre las criaturas racionales y sensibles. Un
hombre gue nos muestra una casa o edificio tiene particular cuidado, entre otras cosas, en
poner de relieve la comodidad de las habitaciones, las ventajas de su situacion y el poco
espacio perdido en escaleras, antecamaras y pasillos, y de hecho es evidente que €
elemento capital de la belleza consiste en estos particulares. La observacion de la
comodidad produce placer, pues la comodidad es una belleza. Pero ¢de qué manera
produce placer? Es cierto que nuestro interés no se hallaen lo méas minimo considerado, y
puesto que ésta es una belleza de interés y no de forma, por decirlo asi, debe deleitarnos
meramente por la comunicacion espiritual y simpatia con el propietario de la vivienda.
Participamos de su interés por la fuerza de la imaginacién y sentimos la misma
satisfaccion que la que naturalmente e ocasionan |os objetos.

Esta observacion se extiende a las mesas, sillas, escritorios, chimeneas, carruges,
arados, y en general atoda obra de arte, siendo una regla general que su belleza se deriva
de su utilidad y de su adecuacion al fin a que se halla destinada. Puesto que esto es una
ventgja que concierne solo a poseedor, nada sino la simpatia puede interesar al
espectador de ella.

Es evidente que nada hace mas agradable a un campo que su fertilidad y que
dificilmente las ventgjas de ornamento y situacion seran capaces de igualar esta belleza.
Sucede 1o mismo con las plantas y arboles que con el campo en el que crecen. No e si
una llanura cubierta con aliaga y retama puede ser en si tan bella como una colina
cubierta de vifias y olivares, aungque jamas aparecera asi a que sepa el valor de cada una
de estas tierras. Esta es una belleza meramente de imaginacion, y no tiene su fundamento
en lo que aparece a los sentidos. Fertilidad y valor tienen una clarareferenciaa uso, y lo
mismo sucede con las riquezas, abundancia, goces, en los que, aungue no tenemos
esperanza de participar, tomamos parte por la vivacidad de la fantasia, y en cierta medida
los disfrutamos con su poseedor.

216



Psikolibro

No hay regla més razonable en la pintura que equilibrar las figuras colocandolas con la
mayor exactitud sobre su propio centro de gravedad. Una figura que no esta bien
equilibrada es desagradable, porque sugiere la idea de su caida, dafio o dolor, ideas que
son dolorosas cuando por la simpatia adquieren un grado elevado de vivacidad y fuerza.

A esto se afade que € elemento capital de la belleza persona se halla en € aire de
salud y vigor y en una constitucion de los miembros que promete fuerza y actividad. La
idea de la belleza no puede ser explicada més que por simpatia.

En general, podemos notar que los espiritus de los hombres son espejos de los de los
otros hombres, no solo porque reproducen las emociones de los otros, sino también
porque los rayos de las pasiones, sentimientos y opiniones pueden ser refleja dos varias
veces y pueden decaer por grados insensibles. Asi, € placer que un hombre rico recibe de
sus posesiones, a comunicarse al espectador causa placer y estima, sentimientos que
siendo de nuevo percibidos y experimentados con simpatia aumentan e placer del
poseedor, y siendo reflgjados de nuevo se convierten en un nuevo fundamento del placer
y estima en el espectador. Ciertamente que existe una satisfacciéon originaria de las
riquezas derivada del poder que conceden de gozar de todos los placeres de la vida, y
puesto que ésta es su verdadera naturaleza y esencia debe constituir € origen primero de
todas las pasiones que surgen de ellas. Una de las pasiones més considerables entre éstas
es ladel amor o estima de los otros, que, por consiguiente, procede de la simpatia con €l
placer del poseedor. El poseedor experimenta asi, pues, un placer secundario debido a sus
riquezas, y que surge del amor y estima que adquiere por ellas, y este placer no es sino
una segunda reflexion del placer originario, que procede de aquellas mismas. Esta
satisfaccion secundaria o vanidad es unade | as principales ventajas de las riquezas y esla
razon capital de por qué las deseamos para nosotros o las estimamos en los otros. Aqui
aparece, pues, un tercer efecto del placer original, después del que es dificil distinguir las
imagenes y reflexiones, a causa de su debilidad y confusion.

Seccién VI
Dela benevolenciay dela célera.

Las ideas pueden ser comparadas con la extension y la solidez de la materia, y las
impresiones, especialmente las reflexivas, con los colores, sabores, olores y otras
cualidades sensibles. Las ideas jamas admiten una union total, sino que estan dota das de
un género de impenetrabilidad, por la cual se excluyen mutuamente y son capaces de
formar un compuesto por su combinacion, no por su mezcla. Por otra parte, las
impresiones y pasiones son susceptibles de una entera unién, y como los colores, pueden
fundirse tan perfectamente entre si que cada una de €llas puede perderse en € todo y
contribuir tan solo a variar laimpresion uniforme gque surge del conjunto. Algunos de los
mas curiosos fendbmenos del espiritu humano se derivan de esta propiedad de las
pasiones. Al examinar los ingredientes que son capaces de unirse con el amor y €l odio
comienzo a darme cuenta, en alguna medida, de un obstaculo con que han tropezado
todos los sistemas de filosofia que e mundo ha conocido hasta ahora. Se halla
corrientemente que, a explicar las operaciones de la Naturaleza, por alguna hipétesis
particular, entre un nimero de experimentos que corresponde exactamente a los
principios que intentamos establecer, existe siempre algun fendmeno que es més rebelde
y que no se somete tan facilmente a nuestro propdsito. No debe sorprendernos de que

217



Psikolibro

suceda esto en filosofia natural. La esencia'y composicion de los cuerpos externos es tan
obscura, que necesariamente debemos en nuestros razonamientos, 0 mas bien conjeturas,
concernientes a ellos encontrarnos con contradicciones y absurdos. Pero como las
percepciones del espiritu son perfectamente conocidas y yo he procedido con todo
cuidado en los razonamientos relativos a ellas, puedo esperar siempre evitar las
contradicciones que han existido en todo otro sistema. Segun esto, la dificultad que ahora
tengo presente no es de ningdn modo contraria a mi sistema, sino que tan sélo se aparta
un poco de lasimplicidad, que fue hasta ahora su principal fuerzay belleza.

Las pasiones del amor y el odio van siempre seguidas por benevolencia y colera, o
mejor enlazadas con ellas. Dicha union es la que capitalmente distingue a estas
afecciones de las del orgullo y la humildad, pues orgullo y humildad son puras emo
ciones del alma sin relacion con e deseo y que no llevan inmediatamente a la accién. Por
el contrario, €l amor y el odio no se hallan completos en si mismos ni permanecen en la
emocion que producen, sino gue llevan e espiritu a algo mas alla de €ellas. El amor se
halla siempre seguido de un deseo de felicidad para la persona amada y de una aversion
por su miseria, y del mismo modo el odio produce un deseo de miseriay una aversion de
la felicidad de la persona odiada. Una diferencia tan notable entre estos dos pares de
pasiones, orgullo y humildad, amor y odio, que en otras propiedades se corresponden,
merece nuestra atencion.

La unidn de este deseo y aversion con el amor y € odio puede ser explicada por dos
diferentes hipdtesis. La primera es que €l amor y el odio poseen no solamente una causa
gue los despierta, a saber: €l placer o el dolor, y un objeto al que se refieren, a saber: la
persona 0 ser pensante, sino también un fin que intentan alcanzar, a saber: lafelicidad o
miseria de la persona amada u odiada; todo lo cual, combinandose, produce solamente
una pasion. Segun este sistema, € amor no es més que e deseo de felicidad de otra
persona, y €l odio, e deseo de su miseria. El deseo y la aversion constituyen la verdadera
naturaleza del amor y €l odio. No son sblo inseparables, sino lo mismo.

Esto es evidentemente contrario a la experiencia, pues aungue es cierto gue jamas
amamos a una persona sin desear su felicidad, ni odiamos a ninguna sin desear su
miseria, estos deseos surgen tan solo de las ideas de felicidad o miseria de nuestro amigo
0 enemigo, que nos son presentadas por la imaginacion y no son absolutamente
esenciales a amor o el odio. Son los mas corrientes y naturales sentimientos de estas
afecciones, pero no los Unicos. Las pasiones pueden expresarse de muchos modos
distintos y pueden subsistir durante un tiempo considerable sin que se reflexione sobre la
felicidad o miseria de sus objetos, o que prueba claramente que estos deseos no son lo
mismo que el amor y el odio ni constituyen una parte esencial de ellos.

Por consiguiente, podemos inferir de aqui que la benevolencia y la célera son pasiones
diferentes del amor y €l odio y unidas solo con ellas por la constitucion originaria del
espiritu. Del mismo modo que la naturaleza se ha conducido con € cuerpo dandole
ciertos apetitos e inclinaciones que aumenta, disminuye o cambia, segun la situacion de
sus fluidos o sdlidos, ha procedido con € alma. Cuando nos hallamos poseidos de amor u
odio surge en el espiritu el deseo correspondiente de felicidad o miseria, y varia con cada
variacion de las pasiones opuestas. Este orden de los hechos no es necesario,
abstractamente considerado. El amor y el odio pueden no hallarse unidos con estos
deseos, 0 su conexion particular puede haber sido invertida. No veo contradiccién en

218



Psikolibro

suponer un deseo de producir lamiseriaunido a amor y un deseo de producir lafelicidad
acompafiando a odio. Si la sensacion de la pasion y e deseo fueran opuestos, la
naturaleza podré aterar la sensacién sin alterar la tendencia y por este medio hacerlos
compatibles entre si.

Seccion VI
De la compasion.

Aungue €l deseo de felicidad o miseria de los otros, segin el amor o € odio que les
profesemos, sea un instinto originario implantado en nuestra naturaleza, hallamos que
puede ser imitado en muchas ocasiones y surgir de principios secundarios. La piedad es
una preocupacion por el dolor de los otros y lamalicia un goce en el mismo, sin que haya
una amistad o enemistad que ocasione esta preocupacion o este goce. Sentimos
compasion aun por los extranjeros y por aquellos que nos son completamente
indiferentes, y si nuestra mala voluntad para con otros procede de algun dafio o injuriano
se presentara, propiamente hablando, malicia, sino venganza. Sin embargo, Si
examinamos estas afecciones de piedad y malicia hallaremos que son secundarias y que
surgen de afecciones originarias que se hallan modificadas por alguna particular
modalidad del pensamiento o imaginacion.

Seraféacil explicar lapasion de piedad partiendo del precedente razonamiento relativo a
la simpatia. Tenemos una idea vivaz de todo lo relacionado con nosotros. Todas las
criaturas humanas se relacionan con nosotros por semejanza. Por consiguiente, sus
personas, sus intereses, sus pasiones, sus dolores y penas deben impresionarnos de una
manera vivaz y producir una emocion similar a la original, pues una idea vivaz se
convierte facilmente en unaimpresion. Si esto es cierto en general, debe serlo mas alin en
la afliccion y pena. Estas tienen siempre una influencia més poderosa y duradera que
cualquier otro placer y goce.

El espectador de una tragedia pasa a través de una larga serie de emociones: tristeza,
terror, indignacion, y otras afecciones, que € poeta expone mediante |os personajes que
maneja. Como muchas tragedias terminan de un modo feliz y ningu na de ellas puede ser
compuesta sin reveses de la fortuna, €l espectador simpatiza con todos estos cambios y
obtiene un goce ficticio, asi como toda otra pasion. A menos que no se afirme que cada
pasion distinta se comunica por una cualidad distinta y original y que no se deriva del
principio general de la ssmpatia antes explicado, debe concederse que todas ellas surgen
del antedicho principio. Hacer excepcion de alguna en particular debe aparecer muy
irracional. Dado que todas se hallan presentes en €l espiritu de una persona y después
aparecen en el de otra'y que la forma de su aparicion, primero como idea, después como
impresion, es en cada caso la misma, la transicion debe surgir en virtud de un idéntico
principio. Al menos estoy seguro de que este modo de razonar se considerara cierto tanto
en lafilosofia natural como en lavida corriente.

A esto se aflade que la piedad depende en gran medida de la contiglidad y hasta de la
contemplacion del objeto, 1o que es una prueba de que se deriva de laimaginacion, y ni
es preciso mencionar que los nifios y las mujeres son més propensos a la piedad por
hallarse guiados en mayor grado por aquella facultad. La misma debilidad que los hace
desfallecer ante la vista de una espada desnuda, aun en las manos de su mejor amigo, los
hace apiadarse de los que encuentran sufriendo una pena o afliccién. Los filosofos que

219



Psikolibro

derivan esta pasion de no sé qué sutiles reflexiones sobre lainstabilidad de lafortunay de
gue nuestro ser se halla sometido a las mismas miserias que vemos, hallaran que estas
observaciones les son contrarias, entre otras muchas que me seriafécil presentar.

Nos queda tan solo ahora que indicar un interesante y notable fenGmeno, a saber: que la
pasién comunicada por simpatia adquiere a veces fuerza de la debilidad de su original y
gue hasta surge por la transicion desde afecciones que no existen. Asi, cuando una
persona obtiene una merced honrosa o hereda una gran fortuna nos alegramos tanto méas
de su prosperidad cuanto menos dicha persona parece conmoverse por €llo y es mayor la
ecuanimidad e indiferencia que muestra en su goce. De igual modo, un hombre que no se
siente abatido por su desgracia es el que compadecemos mas, a causa de su paciencia, y s
esta virtud va tan lgjos que suprime todo aspecto de dolor aun aumenta més nuestra
compasion. Cuando una persona de mérito cae en lo que vulgarmente se considera como
una gran desgracia nos formamos una nocion de su condicion, y pasando con nuestra
fantasia de la causa a efecto, concebimos primero una idea vivaz de su pena 'y después
sentimos una impresion de ésta, olvidando enteramente la grandeza de alma que le eleva
sobre tales emociones 0 considerandola sdlo en tanto que aumenta nuestra admiracion,
amor o carifio por ella. Sabemos por experiencia que un grado semejante de pasiéon se
halla unido usualmente con una desgracia semejante, y aunque existe una excepcion en el
presente caso, nuestra imaginacion se halla guiada por la regla general y nos hace
concebir unaideatan vivaz de la pasion, 0 més bien sentir tanto la pasion misma como si
la persona se hallase dominada realmente por ella. Por los mismos principios nos
avergonzamos de aquellos que se conducen locamente ante nosotros, aunque ellos no
muestran darse cuenta de la verglienza ni parecen ser conscientes en |o mas minimo de su
locura. Todo esto procede de la simpatia; pero de la simpatia de un género parcial y que
considera sus objetos solo de un lado, sin considerar €l otro, que es contrario y destruiria
la emocion que surge del primer aspecto.

Tenemos, pues, casos en que la indiferencia o insensibilidad de |a desgracia aumenta
nuestro interés por el desgraciado, aunque la indiferencia no proceda de alguna virtud o
magnanimidad. Es una agravante del asesinato que éste sea cometido en personas
sumidas en el suefio o en perfecta seguridad, como en e caso, que los historiadores
observan gustosos, de un principe nifio alin y cautivo en las manos de sus enemigos, que
es més digno de compasion cuanto menos sensible es de su condicién miserable. El
hallarnos enterados de la calamitosa situacién de la persona nos sugiere una idea y
sensacion vivaz de pena, que es la pasion que generalmente la acompafia, y esta idea se
hace més vivaz y la sensaciéon mas violenta por e contraste con la seguridad e
indiferencia que observamos en la persona misma. El contraste, de cualquier género que
sea, jamas deja de afectar a la imaginacién, especialmente cuando es presentado por €l
sujeto, y esto es de lo que la piedad depende enteramente(55).

Seccion VI
Delamaliciay laenvidia.

Debemos ahora explicar lapasion de lamalicia, que imitalos efectos del odio, asi como
la piedad lo hace con los del amor, y nos proporciona un goce en los sufrimientos y
miserias de los otros sin que exista por su parte ni ofensani injuria.

220



Psikolibro

Los hombres se hallan tan poco gobernados por la razén en sus sentimientos y
opiniones, que juzgan siempre de los objetos més por comparacion que por su vaor y
mérito intrinseco. Cuando el espiritu considera un cierto grado de perfeccion o esta
acostumbrado a él, todo lo que no le iguala, aunque sea realmente estimable, posee, sin
embargo, e mismo efecto sobre las pasiones que lo defectivo y malo. Es ésta una
cualidad originaria del aima y similar a la que observamos todos los dias en nuestro
cuerpo. Haced que un hombre caliente una mano y enfrie la otra: la misma agua le
parecera al mismo tiempo caliente y fria, segun la disposicion de los diferentes érganos.
Un débil grado de una cualidad que sucede a otro més fuerte produce la misma sensacion
gue s fuera menos intenso de o que realmente es, y aun a veces que la cualidad opuesta.
Un dolor débil que sucede a un dolor violento parece insignificante, 0 mas bien se
convierte en un placer, del mismo modo que, por otra parte, un dolor violento que sucede
auno débil parece doblemente penoso e insufrible.

Nadie puede dudar de esto con respecto a nuestras pasiones y sensaciones; pero puede
surgir agui alguna dificultad con respecto a nuestras ideas y objetos. Cuando un objeto
aumenta o disminuye para nuestra imaginacion, en virtud de su compara cion con otros,
laimagen o idea del objeto es siempre lamismay esiguamente extensaen laretinay en
€l cerebro u 6rgano de la percepcion. Los ojos refractan los rayos de la luz, y € nervio
optico lleva las imégenes a cerebro de la misma manera, sea grande o pequefio € objeto
de gue proceden, y ni aun la imaginacién altera las dimensiones de un objeto por la
comparacion con otros. La cuestion es como partiendo de la misma impresion y de la
misma idea podemos pronunciar juicios tan diferentes relativos a mismo objeto y
admirar unas voces su tamafio mientras gque otras despreciamos su pequefiez. Esta
variacion de nuestro juicio debe ciertamente proceder de una variacion de aguna
percepcion; pero como la variaciéon no estd en la impresion inmediata o idea del objeto,
debe residir en alguna otraimpresion que le acomparia.

Para explicar esta cuestion debo hacer uso de dos principios, uno de los cuales sera mas
detalladamente expuesto en e curso de este TRATADO; € otro ya ha sido explicado.
Creo que sin dificultad puede establecerse como una maxima general que ningun objeto
se presenta a los sentidos y ninguna imagen se forma por la fantasia que no vaya
acompafiada de alguna emocion o movimiento de los espiritus proporcionado a €llo, y
aunque el habito nos haga insensibles a esta sensacion y nos lleve a confundirla con el
objeto o idea sera fécil, mediante cuidadosos y exactos experimentos, separarla y
distinguirla. Pues, para poner solo g emplos tomados del caso de la extension y nimero,
es evidente que un objeto muy grande, como, por jemplo, €l océano, una extensa llanura,
una vasta cadena de montafias, una gran selva, 0 una numerosa coleccion de objetos,
como un gjército, una flota, una muchedumbre, excitan en e espiritu una emocién
sensible, y que la admiracion que surge ante estos objetos es uno de los placeres méas
Vivos que es capaz de gozar la naturaleza humana. Ahora bien: como esta admiracién
aumenta o disminuye con € aumento o disminucion de los objetos, podemos concluir,
segun nuestro precedente principio, que es un efecto compuesto procedente de la unién
de varios efectos que surgen de cada parte de la causa. Asi, pues, cada parte de la
extension y cada unidad del nimero producen una emocién separada, que se refiere a
ellas cuando es concebida por el espiritu, y aunque esta emocion no es siempre agradabl e,
ahora, por su union con otras y por la agitacion de los espiritus en un debido grado,
contribuye ala produccion de la admiracion, que es siempre agradable. Si esto se concede

221



Psikolibro

con respecto a la extension y el nimero, no podemos encontrar dificultad alguna en
concederlo con respecto a la virtud y € vicio, talento y estupidez, riqueza y pobreza,
felicidad y desgracia y otros objetos de este género, que se hallan siempre acompafiados
de una evidente emocion.

El segundo principio a que debo referirme es e de la sumision a las reglas generales,
gue tiene una influencia tan poderosa en las acciones del entendimiento y es capaz de
imponerse a los mismos sentidos. Cuando se sabe por experiencia que un objeto va
siempre acompafnado de otro, cada vez que el primer objeto aparece, aungue cambiado en
circunstancias importantes, pasamos naturalmente a la concepcién del segundo, y
concebimos una idea de € de una manera tan intensa y vivaz como s hubiéramos
inducido su existencia por la mas justa y auténtica conclusion de nuestro entendimiento.
Nada puede desengafiarnos, ni aun nuestros sentidos, que en lugar de corregir este falso
juicio se halan frecuentemente pervertidos por é y parecen autorizar su error.

La conclusién que yo saco de estos dos principios, unida a la influencia de la
comparacién antes mencionada, es muy breve y decisiva. Todo objeto va acompafiado de
una emocion proporcionada a é: un objeto grande, de una gran emocién; un objeto
peguefio, con una pequefia emocién. Un objeto grande siguiendo a un objeto pequefio
produce una emocion grande siguiendo a una pequeiia. Ahora bien: una gran emocion
sucediendo a una peguefia llega a ser alin mas grande y crece mas alla de su ordinaria
proporcion. Como existe un cierto grado de emocion que generalmente acomparia a una
dada magnitud del objeto, cuando la emocion crece, naturalmente imaginamos que €l
objeto ha crecido igualmente. El efecto lleva nuestra atencién hacia su causa usual; un
cierto grado de emocion, hacia una cierta magnitud del objeto, y no comprendemos que la
emocion pueda cambiar por la comparacion sin cambiar algo en el objeto. Aquellos que
conocen la parte metafisica de la éptica y saben coOmo transferimos los juicios y
conclusiones del entendimiento a los sentidos concebiran facilmente esta operacion en su
totalidad.

Pero dgjando a un lado el nuevo descubrimiento de una impresion gque acompafia
secretamente a toda idea, debemos por 10 menos aceptar el principio del que ha surgido €
descubrimiento: que cuando el elemento surge |os objetos aparecen mas 0 menos grandes
por su comparacion con otros. Tenemos tantos €jemplos de esto, que es imposible poner
en cuestion su veracidad. Precisamente de este principio derivo yo las pasiones de la
maliciay laenvidia

Es evidente que debemos experimentar una satisfaccion mayor o menor al reflexionar
sobre nuestra condicion y circunstancias, segin gue aparezcan mas 0 menos afortunadas
o felices y seguin los grados de riqueza, poder y mérito de que pen samos ser poseedores.
Ahora bien: como rara vez juzgamos de |os objetos por su valor intrinseco, sSino que nos
formamos nuestras nociones de ellos por comparacion con otros objetos, resulta que
segun observemos mayor o menor cantidad de felicidad o desgracia en los otros
estimaremos en mas 0 en menos la que nos pertenece y sentiremos, en consecuencia,
dolor o placer. La desgracia de los otros nos proporciona una idea mas vivaz de nuestra
felicidad, y su felicidad, una més vivaz de nuestra miseria. La primera, por consiguiente,
produce placer, y la Ultima, dolor.

222



Psikolibro

Aqui existe, pues, una especie de piedad invertida o de sensaciones contrarias, que
surgen en el espectador de las que son experimentadas por la persona que € tiene en
cuenta. En general podemos observar que en todo género de comparacion un objeto nos
hace obtener de otro con el que es comparado una sensacion contraria ala que surge de €l
mismo en su consideracion directa e inmediata. Un objeto pequefio hace que uno grande
aparezca aln mas grande. Un objeto grande hace que uno mas pequefio aparezca alln mas
peguefio. La fealdad por si misma produce desagrado; pero nos proporciona un nuevo
placer por su contraste con un objeto bello cuya belleza se aumenta por ella, |0 mismo
gue, por otra parte, labelleza, que por si misma produce placer, nos hace recibir un nuevo
dolor por el contraste con algo feo cuya fealdad aumenta. Por consiguiente, debe suceder
lo mismo con lafelicidad y desgracia. La consideracion directa del placer de otra persona
nos produce, naturalmente, placer, y en consecuencia produce dolor cuando se le
compara con €l nuestro. El dolor de otro es en si doloroso para nosotros;, pero
aumentando laidea de nuestra felicidad nos proporciona placer.

No parecera extrafio que experimentemos una sensacion invertida frente alafelicidad y
desgracia de los otros, puesto que hallamos que la misma comparacion puede suscitar en
nosotros una especie de malicia con respecto a nosotros mismos y hacer que nos
alegremos de nuestras penas y nos entristezcamos por nuestros placeres. Asi, la
consideracion de nuestros dolores pasados es agradable si nos hallamos satisfechos con
nuestra condicion presente, del mismo modo que, por otra parte, nuestros placeres
pasados nos producen pena cuando no gozamos en e presente nada igua a €llos. La
comparacion, siendo la misma que cuando reflexionamos sobre los sentimientos de los
otros, debe producir 1os mismos efectos.

Es mas alin, una persona puede extender esta malicia hacia si hasta su presente fortuna
y llevarlatan lejos que busque a designio afliccion y aumente sus dolores y tristezas. Esto
puede suceder en dos ocasiones. Primero: con motivo de la desgracia y desventura de un
amigo o persona querida. Segundo: con motivo de los remordimientos por un crimen del
gue se es culpable. Del principio de la comparacion es de donde surgen estos dos deseos
del mal. Una persona que se concede un placer mientras su amigo se halla presa de la
afliccion experimenta el dolor reflgado por su amigo més sensiblemente por la
comparacion con €l placer originario de que é goza. Este contraste, de hecho puede
también vivificar €l placer presente. Sin embargo, cuando se supone que la pena es la
pasion dominante, toda adicion cae de este lado y se resuelve en dla, sin actuar 10 méas
minimo sobre la afeccion contraria. Lo mismo acontece con las penalidades que un
hombre se inflige a si mismo por sus pecados y faltas pasadas. Cuando un criminal
reflexiona sobre las penalidades que merece, la idea de éstas es aumentada por la
comparacién con su presente comodidad y satisfaccion, de modo que le fuerza en cierto
modo a buscar el dolor paraevitar un contraste tan desfavorable.

Este razonamiento explicara €l origen de la envidia lo mismo que € de la malicia. La
Unica diferencia entre estas pasiones esta en que la envidia es despertada por un goce
presente de otra persona, que por comparacion disminuye la idea del nuestro propio,
mientras que lamalicia es el deseo no provocado de producir mal a otro para obtener un
placer por comparacion. El goce que es objeto de la envidia es comunmente superior al
nuestro. Una superioridad parece obscurecernos y presenta una comparacion
desagradable. Sin embargo, aun en €l caso deinferioridad por parte de los otros deseamos

223



Psikolibro

una mayor diferencia para aumentar mas la idea de nosotros mismos. Cuando esta
diferencia disminuye, la comparacion es menos ventgosa para NoOsotros, y, por
consecuencia, nos proporciona menos placer y hasta es desagradable. De aqui surge la
especie de envidia que los hombres sienten cuando ven que sus inferiores los alcanzan o
superan en la persecucion de la gloria y feicidad. En esta envidia podemos ver los
efectos de la comparacion reduplicados. Un hombre que se compara con su inferior
obtiene un placer de esta comparacion, y cuando la inferioridad disminuye por la
elevacion del inferior, 1o que seria sdlo una disminucién de placer, se convierte en un
dolor real por una nueva comparacion con su condicion precedente.

Es digno de hacer observar, en lo que concierne a la envidia que surge de la
superioridad de los demés, que no es la desproporcidn entre nosotros y 1os otros la que la
produce, sino, por €l contrario, nuestra proximidad. Un soldado raso no siente una
envidia de este género con respecto a su general como con respecto al sargento o €l cabo,
y un escritor eminente no siente tantos celos de un mal escritor asalariado como de un
autor que se halla mas préximo en mérito a él. De hecho podria pensarse que cuanto mas
grande es la desproporcion méas grande debe ser el dolor producido por la comparacion;
pero podemos considerar, por otra parte, que una gran desproporcion suprime larelacion,
y 0 nos impide compararnos con 1o que es remoto a nosotros o disminuye |os efectos de
la comparacion. La semejanzay la proximidad producen siempre unarelacion de ideas, y
cuando destruimos estos enlaces, aungue otros accidentes puedan unir las ideas, como no
poseen entonces un lazo o cualidad que las una en la imaginacion, es imposible que
permanezcan largo tiempo enlazadas o tengan unainfluencia reciproca considerable.

Para confirmar esto podemos hacer observar que la proximidad en € grado del mérito
no es solo suficiente para hacer surgir la envidia, sino que tiene que estar auxiliada por
otras relaciones. Un poeta no se siente inclinado a envidiar a un filésofo o a un poeta de
diferente género o de diferente edad. Todas estas diferencias evitan o debilitan la
comparacion y, por consiguiente, la pasion.

Esta es también la razén de por qué todos los objetos aparecen grandes o pequerios
meramente por comparacion con los de la misma clase. Una montafia jamas aumenta o
disminuye a nuestros ojos a mi caballo; pero cuando vemos juntos un caballo flamenco y
otro galés, uno de ellos parece més grande o0 mas pequefio gue visto solo.

Por el mismo principio podemos explicar la indicacion de los historiadores de que en
una guerra civil cada uno de los partidos prefiere siempre llamar a un enemigo extranjero
cuando se halla en peligro que someterse a sus conciudadanos. Guieciardini aplica esta
indicacion a las guerras de Italia, donde las relaciones entre los Estados no son, por
decirlo asi, mas que de nombre, lengua y contiglidad. Estas relaciones, cuando van
unidas a una superioridad, haciendo la comparacién mas natural, la hacen mas gravosa y
llevan a los hombres a buscar alguna otra superioridad que no vaya acompafiada de
relacion y que de este modo pueda tener una influencia menos sensible en laimaginacion.
El espiritu percibe rapidamente sus ventgjas y desventgjas, y a hallar que su situacion es
mas molesta cuando va unida con otras relaciones busca el modo de librarse de ellas |o
mas posible por la separacion y rompiendo la asociacion de ideas que hacen la
comparacioén mucho més natural y eficaz. Cuando no puede romper la asociacion siente
un deseo mas fuerte de suprimir la superioridad, y ésta es larazén de por qué los viagjeros

224



Psikolibro

son tan prodigos en sus aabanzas de chinos o persas y a mismo tiempo desprecian las
naciones vecinas gque se hallan sobre un pie de rivalidad con su tierra nativa.

L os € emplos tomados de la Historia y la experiencia comin son abundantes y curiosos,
pero podemos hallar otros andlogos en las artes y que no son menos notables. Si un autor
compusiese un tratado con una parte seria 'y profunda y otra facil y humoristica, todo el
mundo condenaria tan extrafia mezclay lo acusaria de olvidar todas las reglas del arte 'y
de la estética. Estas reglas del arte se hallan fundadas en la naturaleza humana, y la
cualidad de la naturaleza humana, que requiere consistencia en toda produccion, es la que
hace a espiritu incapaz de pasar en un momento de una pasion y disposicion a otra
completamente diferente. Esto no nos hace censurar a Mr. Prior por unir su Almay su
Salomoén en e mismo volumen, aun cuando este admirable poeta ha tenido un perfecto
exito tanto en la alegria de la una como en la melancolia del otro. Aun suponiendo que €l
lector recorra estas dos composiciones sin un intervalo no hallara dificultad en el cambio
de las pasiones. ¢Por qué? Porque considera estas producciones como enteramente
diferentes, y por esta separacion de las ideas interrumpe el progreso de las afecciones e
impide que launa seainfluida o contradicha por la otra.

Un designio heroico y otro burlesco unidos en la pintura serian monstruosos, y sin
embargo colocamos dos pinturas de caracteres tan opuestos en la misma habitacion, y
hasta una junto a otra, sin el menor escrapulo o dificultad.

En una palabra: las ideas no pueden afectarse las unas alas otras ni por comparacion ni
por las pasiones que produzcan separadamente, a menos que no estén unidas por alguna
relacion que pueda producir una facil transicion de ideas y, por con siguiente, de
emociones o0 impresiones que acomparien a las ideas y puedan asegurar el paso de la
imaginacion a objeto de la otra. Este principio es verdaderamente notable, porque es
analogo a gque hemos observado como relativo alavez a entendimiento y alas pasiones.
Supongamos dos objetos que me son presentados y que no estan enlazados por ningun
género de relacion. Supongamos que cada uno de estos objetos separadamente produce
una pasion y que estas pasiones son en si mismas contrarias. hallamos por experiencia
gue la fata de relacion en los objetos o ideas impide la natural contrariedad de las
pasionesy que lainterrupcion en latransicion del pensamiento aparta las afecciones entre
si y evita su oposicion. Sucede o mismo con la comparacion, y de estos dos fendmenos
podemos, sin peligro de error, concluir que la relacion de ideas debe favorecer la
transicion de las impresiones, pues su ausencia sola es capaz de evitarla y de separar 1o
gue naturalmente se habria influido reciprocamente. Cuando la ausencia de un objeto o
cualidad suprime un efecto usual o natural debemos concluir que su presencia contribuye
alaproduccion del efecto.

Seccion IX

De la mezcla de benevolencia 'y colera con compasion y malicia.

Hemos intentado explicar la piedad y la malicia. Estas afecciones surgen de la
imaginacion, segun la situacion en que coloca sus objetos. Cuando nuestra fantasia
considera directamente |los sentimientos de los otros y participa profundamente de ellos
nos hace sensibles alas pasiones que considera, pero en particular alas detristezay pena.

Por el contrario, cuando comparamos los sentimientos de los demas con los nuestros
propios experimentamos una sensacion totalmente opuesta a la original, a saber: alegria

225



Psikolibro

por € dolor de los otros y pena por la alegria de los otros. Esto es el tnico fundamento de
las afecciones de piedad y malicia. Otras pasiones se funden después con ellas. Existe
siempre una mezcla de amor o carifio con la piedad y de odio o célera con lamalicia. Sin
embargo, debe confesarse que esta mezcla parece a primera vista contradictoria con mi
sistema; pues como la piedad es un dolor y la malicia un placer que surge de la desgracia
de los otros, la piedad debe producir en todos los casos odio y la malicia amor. Intentaré
suprimir esta contradiccion de la siguiente manera:

Para producir una transicion de las pasiones se requiere una doble relacion de
impresiones e ideas, pues no es solo suficiente una relacién para producir este efecto;
pero para que entendamos la fuerza total de esta doble relacion debemos considerar que
no es solala presente sensacion de dolor momentaneo la que determina el carécter de una
pasion, sino su inclinacion o tendencia entera desde el comienzo hasta e fin. Una
impresion puede ser puesta en relacion con otra no solo cuando sus sensaciones son
semeantes, como hemos expuesto en los precedentes casos, sino también cuando sus
impulsos o direcciones son similares y correspondientes. Esto no puede tener lugar con
respecto a orgullo y la humildad, porque éstas son sensaciones puras sin una direccion o
tendencia ala accién. Por consiguiente, podemos hallar jemplos de esta relacién peculiar
de impresiones en |las afecciones que van acompaiadas de cierto apetito o deseo, como el
amor y € odio.

La benevolencia o € apetito que acompaiia al amor es un deseo de felicidad para la
persona amada y una aversion de su desgracia, |o mismo que la cllera o € apetito que
acomparia a odio es un deseo de la desgracia parala persona odiada y una aversion de su
felicidad. Por consiguiente, un deseo de la felicidad de otro y una aversién de su
desgracia son idénticos con la benevolencia, y un deseo de su miseria'y una aversion de
su felicidad corresponden ala colera. Ahora bien: la piedad es €l deseo de lafelicidad de
otra personay laaversion de su miseria, lo mismo que lamaliciaes €l deseo contrario. La
piedad, pues, se halla relacionada con la benevolencia y la malicia con la célera, y asi
como la benevolencia la hemos hallado siempre unida con el amor por una cualidad
naturay origina y la célera con el odio, se hallan enlazadas por esta cadena |as pasiones
de piedad y maliciacon el amor y el odio.

Esta hipétesis se halla fundada en una experiencia suficiente. Un hombre que ha
tomado laresolucion, por algun motivo, de realizar una acciéon tiende naturalmente a toda
consideracion o motivo que pueda fortificar esta resolucion y concederle autoridad e
influencia sobre e espiritu. Para confirmarnos en un designio buscamos motivos que
nazcan del interés, del honor, del deber. ¢Es, pues, extraordinario que la piedad y la
benevolencia, la malicia y la colera, siendo los mismos deseos surgiendo de diferentes
principios, se mezclen tan completamente que lleguen a ser indistinguibles? Como la
conexion entre benevolencia y amor, colera y odio es original y primaria, ho existe
dificultad alguna.

Podemos afiadir a este experimento otro, a saber: que la benevolenciay la coleray, por
consiguiente, el amor y el odio surgen cuando nuestra felicidad o desgracia dependen de
la felicidad y desgracia de otra persona, sin ninguna relacion ulterior. No dudo de que
este experimento parezca tan singular que nos excuse de detenernos un momento para
considerarlo.

226



Psikolibro

Supongamos gue dos personas del mismo oficio buscan empleo en una ciudad que no
es capaz de mantener a los dos, de modo que & éxito del uno es completamente
incompatible con €l del otro y que todo lo que es de interés para € uno es contrario para
su rival, y viceversa. Supongamos, por otra parte, que dos comerciantes, aungue viviendo
en diferentes partes del mundo, constituyen sociedad y que las ganancias o pérdidas de un
socio son inmediatamente ganancias o pérdidas del otro socio, acompariando a ambos la
misma fortuna. Es evidente que en e primer caso € odio se sigue siempre de la
contrariedad de intereses y que en el segundo €l amor surge de la union. Veamos a qué
principios podemos atribuir estas pasiones.

Es claro que no surgen de la doble relacion de impresiones e ideas, s consideramos
solo la sensacion presente; pues, considerando € primer caso de rivalidad, aunque el
placer y ventgjas de un concurrente causen necesariamente mi dolor y mi pérdida, por el
contrario, su pena y pérdida producen, como compensacion, mi placer y ventgas, y
suponiendo que tiene éxito, puedo obtener de & por este medio un grado superior de
satisfaccion. De la misma manera el éxito de un asociado me aegra, mientras que su
mala fortuna me aflige en igual proporcion, y es fécil imaginar que el dltimo sentimiento
puede predominar en ciertos casos. Sin embargo, tenga buena o mala fortuna un asociado
0 un concurrente, amo siempre a primero y odio siempre a segundo.

El amor del asociado no puede proceder de la relacion o conexidn entre él y nosotros,
del mismo modo que el amor de un hermano 0 un compatriota. Un rival tiene asi una
relacion tan estrecha conmigo como un asociado, pues como € placer del Ultimo causa
mi placer y su dolor mi dolor, el placer del primero produce mi dolor y su dolor mi
placer. La conexién, por consiguiente, de causay efecto esla misma en ambos casos, y S
en un caso la causa y €l efecto tienen una ulterior relacion de semejanza, poseen en el
otro la de oposicion, que siendo una especie de semejanza hace que € hecho sea en €
fondo igual.

La Unica explicacion que podemos dar a este fendmeno se deriva del principio de la
direccion paralela antes mencionado. Nuestra preocupacion por 10s intereses propios nos
causa un placer en el placer y dolor en el dolor de nuestro asociado, del mismo modo que,
por simpatia, experimentamos una sensacion correspondiente a la que aparece en la
persona gque nos esta presente. Por otra parte, el mismo interés propio nos hace sentir
dolor por €l placer y placer por € dolor de nuestro rival; en breve, la misma contrariedad
de sentimientos que surge de la comparacion y malicia. Y puesto que una direccion
paralela de las afecciones que proceden del interés puede producirnos benevolencia o
colera, no es de extrafiar que la misma direccion paraela derivada de la simpatia 'y de la
comparacion pueda tener el mismo efecto.

En general, podemos observar que es imposible hacer bien a los otros, por cualquier
motivo que sea, sin sentir algun afecto de carifio o buena voluntad por ellos, del mismo
modo que la injuria no sélo causa odio en la persona que la sufre, sino también en
nosotros mismos. Estos fendmenos, de hecho pueden ser explicados en parte por otros
principios.

Sin embargo, aqui se presenta una objecion considerable, que sera necesario examinar
antes de proseguir mas adelante. He intentado probar que el poder y las riquezas o la
pobreza y debilidad, que dan lugar al amor y a odio, sin producir un placer o dolor

227



Psikolibro

originarios, actlian sobre nosotros por medio de una sensacion secundaria derivada de una
simpatia con la pena o satisfaccion gque ellos producen en la persona que los posee. De
una simpatia con su placer surge el amor; de una simpatia con su dolor, odio. Pero existe
una maxima, que precisamente he establecido ahora y que es absolutamente necesaria
para la explicacion de los fendmenos de piedad y malicia: «Que no es la sensacion
presente o el dolor y el placer del momento el que determina el carécter de la pasion, sino
la direccion general o tendencia de aquélla desde € principio hasta € fin.» Por esta razon
la piedad o una simpatia con el dolor produce amor, y esto porque nos hace interesarnos
en la buena o maa fortuna de los otros y nos produce una sensacion secundaria
correspondiente a la primaria, por la que tiene la misma influencia que e amor y la
benevolencia. Puesto que esta regla es buena en un caso, ¢por qué no prevalece siempre y
por gqué la simpatia con el dolor produce una pasion ademas de la buena voluntad o
carifo? ¢Es ser filosofo alterar este método de razonamiento y pasar de un principio a su
contrario, segun € fenébmeno particular que se quiera explicar?

He mencionado dos diferentes causas de las que puede surgir la transicién de una
pasion, a saber: la doble relacion de ideas e impresiones y, |0 que es semejante a ella, la
conformidad en latendenciay direccion de dos deseos que nacen de diferentes principios.
Ahora yo afirmo que cuando una simpatia con el dolor es débil produce odio o desprecio,
por la primera causa; cuando es fuerte produce amor o carifio, por la Ultima. Esta es la
solucion de la precedente dificultad, que pareciatan dificil, y éste es un principio fundado
en tales argumentos evidentes que |o hubiéramos podido establecer aun cuando no fuese
necesario parala explicacion de ningin fenGmeno.

Es cierto que la ssmpatia no se halla siempre limitada a momento presente, sino que
frecuentemente sentimos, por comunicacion, los placeres y dolores que no existen de los
otros, y que solamente anticipamos mediante la fuerza de la imaginaciéon. Pues
suponiendo que yo veo una persona que me es perfectamente conocida, que, dormida
sobre un campo, se halla en peligro de ser pisada por |os cascos de unos caballos, correré
inmediatamente en su ayuda, y en esto seré influido por e mismo principio de simpatia
gue me hace preocuparme por |os cuidados presentes de un extrafio. La mera mencién de
esto es suficiente. No siendo la simpatia mas que una idea vivaz convertida en una
impresion, es evidente que a considerar la condicion futura posible o probable de una
persona podemos participar de ésta con tan vivida concepcion que se convierta en nuestro
propio interés, y ser por este medio sensibles alos dolores o placeres que ni nos atafien a
nosotros mismos ni tienen una existenciareal en e presente instante.

Sin embargo, aungque podemos mirar hacia el futuro, al simpatizar con una persona la
extension de nuestra simpatia depende en gran medida de nuestra estimacion de su
condicién presente. Constituye un gran esfuerzo de la imaginacion e formar ideas
vivaces de los sentimientos presentes de 10s otros, asi como el sentir estos sentimientos;
pero es imposible gue podamos extender esta simpatia a futuro sin ser ayudados por
alguna circunstancia del presente gque actla sobre nosotros de una manera intensa.
Cuando la miseria presente de otro tiene una gran influencia sobre mi, la vivacidad de la
concepcion no se confina meramente a este objeto, sino que difunde su influencia sobre
todas las ideas relacionadas y me da una nocién vivaz de todas las circunstancias de esta
persona, ya pasadas, ya presentes o futuras, posibles, probables o ciertas. Mediante esta
vivaz nocién me siento interesado por €ella, comunico con €ella y siento una emocién

228



Psikolibro

simpatica en mi pecho que concuerda con lo que yo imagino gue ella experimenta. Si yo
disminuyo la vivacidad de la primera concepcion disminuyo la de las ideas rel acionadas,
del mismo modo que los cafios no pueden dar méas agua que la que sale de la fuente. Por
esta disminuciéon destruyo la vision del futuro, que es necesaria para interesarme
totalmente en la fortuna de los otros. Puedo experimentar la impresion presente, pero no
[levo mi simpatia mas lgos, y jamas tradado |la fuerza de la primera concepciéon a mis
ideas de los objetos relacionados. Si es la miseria de otro la que se presenta de esta
manera débil, la recibo por comunicacion y soy afectado con todas las pasiones que se
relacionan con ella; pero no me hallo hasta tal punto interesado que me preocupe por su
mala o buena fortuna, y jamas siento esta simpatia extensiva ni las pasiones que se
refieren aella

Ahora, para conocer qué pasiones se refieren a estos diferentes géneros de simpatia
debemos considerar que la benevolencia es un placer original que surge del placer de la
persona amada y un dolor que surge del dolor de aguella corresponden cia de impresiones
de la que nace un deseo de su placer 0 una aversion de su pena. Para hacer que una pasion
transcurra paralela a la benevolencia se requiere que sintamos estas impresiones dobles
correspondientes a las de la persona que consideramos, y no es una de ellas suficiente
para este proposito. Cuando simpatizamos solo con una impresion y ésta es dolorosa, la
simpatia se relaciona con la célera u odio por e dolor que nos proporciona. Pero como la
simpatia, extensiva o limitada, depende de la intensidad de la primera simpatia, se sigue
que la pasion del amor o €l odio depende del mismo principio. Una impresion intensa,
cuando es comunicada produce una doble tendencia en las pasiones, que se pone en
relacion con la benevolencia y € amor por una semejanza de direccion, aungue la
primera impresion haya sido penosa. Una impresion débil que es dolorosa se relaciona
con la célera y € odio por la semeganza de las impresiones. La benevolencia, por
consiguiente, surge de un gran grado de miseria 0 de un grado con €l cual simpatizamos
intensamente, 10 que constituye el principio que yo intentaba probar y explicar.

No so0lo nuestra razon garantiza este principio, sino también la experiencia. Un cierto
grado de pobreza produce desprecio; pero un grado que va mas alla causa compasion y
buena voluntad. Podemos tener en poco a un aldeano o a un criado; pero cuando la
miseria de un mendigo aparece ser muy grande o nos es pintada con colores muy Vvivos,
simpatizamos con é en todas sus aflicciones y sentimos en nuestro corazén emociones
evidentes de piedad y benevolencia. EI mismo objeto causa pasiones contrarias, seguin sus
diferentes grados. La pasion, por consiguiente, debe depender de los principios que
actian en tales grados, seguin mi hipétesis. El aumento de la simpatia tiene evidentemente
el mismo efecto que e aumento de lamiseria.

Una estéril y desolada comarca parece siempre fea y desagradable e inspira co-
munmente desprecio por sus habitantes. Esta fealdad, sin embargo, procede en gran
medida de una simpatia con los habitantes, como ya se hizo observar antes, pero es solo
una simpatia débil y no llega més que a la inmediata sensacion, que es desagradable. La
contemplacién de una ciudad en cenizas sugiere sentimientos de benevolencia porgque
aqui participamos tan profundamente con los intereses de los miserables habitantes, que
deseamos su prosperidad y lamentamos su fortuna adversa.

Sin embargo, aunque la fuerza de la impresion produce generalmente benevolencia y
piedad, es cierto que llevada demasiado lgjos cesa de causar este efecto. Esto quiza

229



Psikolibro

merecera nuestra atencion. Cuando €l dolor es 0 pequefio en si mismo o remoto a
nosotros, no excita la imaginacion ni es capaz de suscitar una preocupacion igual por €l
bien futuro y contingente que por € mal presente y real. Cuando adquiere mayor fuerza
nos sentimos tan interesados en las preocupaciones de otra persona que somos sensibles a
su mala y buena fortuna, y de esta simpatia completa surgen piedad y benevolencia.
Puede, sin embargo, imaginarse facilmente que cuando el mal presente nos hiere con una
fuerza mayor gue la acostumbrada puede ocupar enteramente nuestra atencion y evitar asi
la doble simpatia antes mencionada. Asi halamos que, aungque agunas personas,
especialmente las mujeres, son inclinadas a sentir piedad por los criminales que van a
cadal so y facilmente imaginan que son hermosos y bien formados, si se hallan presentes a
la cruel gjecucién del tormento no sienten estas emociones afectuosas, sino que se hallan
dominadas por e horror y no tienen tiempo de templar esta sensacion dolorosa por una
simpatia opuesta.

Pero el ggemplo més claro para mi hipdtesis es aguel en el que por un cambio en los
objetos separamos la doble simpatia, aun de un mediano grado, de la pasion, en cuyo caso
hallamos que la piedad, en lugar de producir amor y carifio, como es usual, da lugar
siempre a la afecciéon contraria. Cuando hallamos una persona en la desgracia somos
afectados con piedad y amor; pero el autor de esta desgracia se convierte en e objeto de
nuestro mas intenso odio y es detestado en proporcion con € grado de nuestra
compasion. Ahora, ¢por qué razén debe la misma pasion de piedad producir amor parala
persona que sufre la desgracia y odio para la persona que lo produce sino porgue en €l
ultimo caso e autor muestra una relacion solamente con la desgracia, mientras que
cuando consideramos al que sufre dirigimos nuestra atencién a todos los aspectos y
deseamos su prosperidad o mismo que somos sensibles a su afliccion?

Precisamente observaré, antes de abandonar el presente problema, que este fendmeno
de la doble simpatia y su tendencia a causar amor puede contribuir a la produccion del
carifio que naturalmente abrigamos por nuestras relaciones y proximos. El habito y la
relacion nos hacen penetrar profundamente en los sentimientos de los otros, y sea la que
sea la fortuna que supongamos los acompaha, ésta nos es presentada por laimaginacion y
actlia como s fuera originariamente la nuestra propia. Nos alegramos en sus placeres y
nos entristecemos en sus penas tan solo por la fuerza de la simpatia. Nada de lo que les
ataie nos es indiferente, y como esta correspondencia de sentimientos es el acompariante
natural del amor, produce real mente esta afeccion.

Seccion X
Del respeto y el desprecio.
Quedan ahora tan solo por explicar |as pasiones de respeto y desprecio, juntamente con

la afeccion amorosa, para llegar a conocer todas las pasiones que tienen un elemento de
amor y odio. Comencemos con €l respeto y el desprecio.

Al considerar las cualidades y circunstancias de los otros podemos o considerarlas
como €llas son realmente en si mismas, 0 podemos hacer una comparacion entre ellas y
nuestras propias cualidades o circunstancias, 0 aun podemos unir estos dos modos de
consideracion. Las buenas cualidades de los otros, desde el primer punto de vista,
producen amor; desde el segundo, humildad, y desde el tercero, respeto, que es una

230



Psikolibro

mezcla de estas dos pasiones. Las malas cualidades, del mismo modo, causan u odio, u
orgullo o desprecio, seguin el punto de vista desde que las consideramos.

Que existe un elemento de orgullo en el desprecio y de humildad en € respeto es, a mi
ver, demasiado evidente, ya por su sentimiento directo o apariencia para requerir una
prueba especial. Que este elemento surge de una comparacion tacita con la persona
despreciada o respetada, con nosotros mismos, es no menos evidente. Un mismo hombre
puede causar amor o desprecio por su condicion y talentos, segun la persona que lo
considera se convierta de su inferior en su igual o superior. Cambiando el punto de vista,
aunque el objeto pueda permanecer el mismo, se altera su relacién con nosotros, 1o que es
la causa de la ateracion de las pasiones. Estas pasiones, por consiguiente, surgen al
apreciar estarelacion, o sea de una comparacion.

He observado siempre que e espiritu posee una tendencia mucho més fuerte a orgullo
gue a la humildad, y he tratado, partiendo de los principios de la naturaleza humana, de
buscar una causa para este fendmeno. Se admita 0 no mi razonamiento, el fendmeno es
indiscutible y aparece en muchos casos. Entre otras cosas, es ésta la razon de por qué hay
un mayor elemento de orgullo en & desprecio que de humildad en €l respeto y de por qué
nos sentimos mas engrandecidos al considerar a uno que esta por bajo de nosotros que
mortificados con la presencia de uno que nos es superior. El desprecio y e desdén tienen
un tan marcado matiz de orgullo, que dificilmente se puede discernir en ellos otra pasion,
mientras que en la estima o respeto € amor es un elemento més importante que la
humildad. La pasién de la vanidad es tan pronta, que surge con la mas minima ocasion,
mientras que la humildad requiere un impulso més fuerte para desarrollarse.

Sin embargo, puede aqui preguntarse razonablemente por qué esta mezcla tiene lugar
solo en algunos casos y no aparece en toda ocasion. Todos |os objetos que causan amor
cuando se hallan en otra persona son causas de orgullo cuando se transfieren a nosotros
mMismos, Y, por consecuente, pueden ser causas tanto de humildad como de amor mientras
gue se refieran a los otros y se comparen a las que nosotros poseemos. De igual modo
toda cualidad que al ser directamente considerada produce odio puede siempre dar lugar
al orgullo; por comparacién y por una mezcla de las pasiones de odio y orgullo puede
suscitar desprecio o desdén. La dificultad, pues, consiste en por qué un objeto produce
siempre puro amor u odio y no suscita siempre las pasiones mixtas de respeto y
desprecio.

He supuesto en todo lo anterior que las pasiones de amor y orgullo y las de la humildad
y odio son similares en su sensacion y que las dos primeras son siempre agradables y las
dos Ultimas penosas. Pero aunque esto sea universalmente cierto, se puede observar que
las dos pasiones agradables, como las dos penosas, tienen algunas diferencias, y aun
notas contrarias, que las distinguen. Nada vigoriza y exata al espiritu como €l orgullo o
vanidad, aunque a mismo tiempo el amor o carifio vemos que mas bien nos debilita y
ablanda. La misma diferencia es observable entre las pasiones penosas. Célera y odio
conceden una nueva fuerza a nuestros pensamientos y acciones, mientras que la humildad
y vergienza nos deprimen y desaniman. Serd necesario formar una idea clara de estas
cualidades de las pasiones. Recordemos que €l orgullo y € odio vigorizan € amay el
amor y la humildad la debilitan.

231



Psikolibro

De esto se sigue que, aunque la conformidad entre el amor y el odio, con respecto alo
agradable de sus sensaciones, hace gque sean suscitadas por los mismos objetos, su
restante oposicion es e motivo de por qué son producidos en muy diferentes grados.
Genio y saber son objetos agradables y magnificos y, por estas dos circunstancias,
apropiados al orgullo y vanidad; pero estan en relacion con el amor sblo por su placer. La
ignorancia y la simplicidad son desagradables y mezquinas, |0 que del mismo modo les
proporciona una doble relacion con la humildad y una sola con el odio. Podemos, pues,
considerar como cierto que aungue €l mismo objeto produce siempre amor y orgullo y
humildad y odio, segin sus diferentes situaciones, es raro que produzca o las dos
primeras o las dos Ultimas pasiones en la misma proporcion.

Aqui debemos buscar una solucién para la dificultad antes mencionada: de por qué un
objeto excita puro amor u odio y no produce siempre respeto o desprecio por la mezcla
con humildad u orgullo. Ninguna cualidad de otro sujeto produce humildad por
comparacion mas que si produjese orgullo cuando fuere poseida por nosotros mismos, y
viceversa, ningun objeto suscita orgullo que no produzca humildad en su consideracion
directa. Es evidente que los objetos producen por comparacion una sensacion
completamente contraria a la originaria. Supongamaos, por consiguiente, que se presenta
un objeto que es particularmente apropiado para producir amor, pero imperfectamente
adecuado para causar orgullo: este objeto, cuando se refiere a otro sujeto, da lugar
directamente a un ato grado de amor, pero a un grado pequefio de humildad por
comparacion, y, por consiguiente, la Ultima pasién es escasamente experimentada en la
emocion compuesta y no es capaz de convertirse en respeto. Esto es lo que sucede con €l
buen natural, buen humor, facilidad, generosidad, belleza y muchas otras cualidades.
Estas, cuando pertenecen a los otros sujetos poseen una particular aptitud para producir
amor, pero no unatendencia tan grande a excitar € orgullo en nosotros, razon por la cua
su consideracion como pertenecientes a otra persona produce puro amor con una pequefia
mezcla de humildad o respeto. Es facil extender el mismo razonamiento a las pasiones
opuestas.

Antes de que dejemos este asunto no serd inoportuno que expliquemos un curioso
fendmeno, a saber: por qué comunmente nos distanciamos de los que desdefiamos y no
permitimos a nuestros inferiores que se nos aproximen, aun en lugar y situacion. Se ha
hecho observar ya que casi todo género de ideas va acompafiado con alguna emocion, y
esto hasta las ideas de nimero y extensién, siéndolo tanto mas las de aquellos objetos que
estimamos importantes y fijan nuestra atencion. No podemos considerar con indiferencia
total un hombre rico o un pobre, sino que debemos sentir alguna pegquefia emocion, por o
menos, de respeto en el primer caso, de desprecio en e segundo. Estas pasiones son
contrarias entre si; pero para que esta contrariedad sea sentida |os objetos deben hallarse
relacionados de algin modo; de otra manera las emociones quedaran completamente
separadas y no se encontraran jamas. La relacion tiene lugar siempre que las personas se
hallan contiguas, |0 que es unarazon general de por qué nos molesta ver en esta situacion
dos objetos tan desproporcionados como un hombre rico y uno pobre, un noble y un
portero.

Este malestar, que es comuln atodo espectador, debe ser més sensible para el superior, y
esto porque su aproximacion mayor a inferior se considera como una sefial de mala
crianza 'y muestra que no es sensible a la desproporcion y no se siente impresionado por

232



Psikolibro

ella Un sentido de superioridad en otro sujeto ocasiona en todos los hombres una
inclinacion a situarse a distancia de é y los lleva a redoblar sus muestras de respeto y
reverencia cuando estan obligados a aproximarsele, y cuando no observan esta conducta
es prueba que no son sensibles a su superioridad. De agui se sigue que una gran
diferencia en los grados y cualidades se llame una distancia, con una metafora comun
gue, aungue pueda aparecer muy trivial, se halla fundada en los principios naturales de la
imaginacion. Una gran diferencia nos lleva a producir una distancia. Las ideas de
distancia y diferencia se hallan por consecuencia enlazadas entre si. Las ideas enlazadas
entre si pueden tomarse las unas por las otras, y esto es, en general, la fuente de la
metafora, como tendremos ocasion de observarlo mas adel ante.

Seccion X
Dela pasién amorosa o € amor sexual.

De todas |las pasiones compuestas que proceden de una combinacién del amor y e odio
con otras afecciones, ninguna merece mas nuestra atencion que la del amor que surge
entre los dos sexos, y esto tanto por su fuerza y violencia como por los curiosos
principios de filosofia, paralos cuales aporta un indiscutible argumento. Es claro que esta
afeccion, en su forma més natural, se deriva del enlace de tres diferentes pasiones o
impresiones, a saber: |a sensacion agradable que nace de la hermosura, el apetito corporal
delageneracion y el carifio generoso o buena voluntad. El origen del carifio en la belleza
puede ser explicado mediante &l razonamiento precedente. La cuestion es saber como el
apetito corporal es excitado por ella.

El apetito de la generacion, cuando se hala confinado a un cierto grado, pertenece
evidentemente a género agradable y tiene una marcada conexion con las emociones
agradables. La alegria, €l jubilo, la vanidad, €l carifio, son incentivos para este deseo, |o
mismo gue la musica, la danza, el vino y la buena comida. Por otra parte, la tristeza, la
melancolia, la pobreza, la humildad, lo destruyen. Por esta propiedad es facil de concebir
el porgué debe hallarse unido con € sentido de la belleza.

Existe aln otro principio que contribuye a mismo efecto. He hecho observar que la
direccion paralelade los deseos es una pasion real, y del mismo modo que una semejanza
de su sensacion, produce un enlace entre ellos. Para poder comprender plenamente la
importancia de esta relacion debemos considerar que un deseo principa puede ir
acompafiado de otros secundarios que se hallan enlazados con él, y que si otros deseos
son paralelos a éstos, se encuentran los Ultimos relacionados a su vez con e principal.
Asi, el hambre puede ser frecuentemente considerada como una inclinacion primaria del
ama y e deseo de buscar la comida como secundario, puesto que lo Ultimo es
absolutamente necesario para la satisfaccion del apetito. Si un objeto, por consiguiente,
por una cualidad particular, nos inclina a buscar €l aimento, naturamente aumenta
nuestro apetito, del mismo modo que, por el contrario, todo lo que nosinclina a algjar de
nosotros el alimento es contradictorio con el hambre y disminuye nuestra inclinacion a
ella. Ahora bien: es claro que la belleza tiene e primer efecto y la fealdad e segundo,
razon por la que e primero nos produce un apetito més vehemente para nuestros
alimentosy e ultimo es suficiente para hacernos desagradable el més sabroso manjar que
la cocina haya inventado. Todo esto es facilmente aplicable a apetito de la generacion.

233



Psikolibro

De estas dos relaciones, a saber, semegianza y deseo paralelo, surge una conexion tal
entre el sentido de la belleza, el apetito corporal y la benevolencia, que se hacen
inseparables, y hallamos por experiencia que es indiferente cual de ellos se presenta
primero, pues es casi seguro que cuaquiera de ellos puede ir acompafiado por las
afecciones relacionadas. Una persona que se hallainflamada de deseo siente por 1o menos
un carifio momentaneo y estima momentanea por €l ingenio y mérito de quien es objeto
de aquél, y a mismo tiempo se lo imagina mas hermoso que de ordinario, del mismo
modo que existen muchos que comienzan con ternuray estima por el ingenio y mérito de
una persona y pasan de aqui alas otras pasiones. Pero la especie més comin del amor es
el que nace primero de la belleza y después se convierte en carifio y apetito corporal.
Carifio 0 estima y apetito de generacion son demasiado distintos para unirse facilmente
entre si. El primero es quizala pasion més refinada del alma; el segundo, lamés groseray
vulgar. El amor de la belleza constituye el justo medio entre los dos y participa de las dos
naturalezas, de donde procede que sea tan particularmente adecuado para producir a
ambos.

Esta explicacion del amor no es peculiar de mi sistema, Sino que es inevitable con
cualquier hipétesis. Las tres pasiones que componen esta pasion son evidentemente
distintas y tiene cada una de €ellas su diferente objeto. ES, por consiguiente, cierto que
solo por su relacion se producen las unas alas otras. Pero larelacion de las pasiones no es
por si sola suficiente. Es iguamente necesario que exista una relacion de ideas. La
belleza de una persona jamas nos inspira amor por otra. Esto es, pues, una prueba clara de
la doble relacion de impresiones e ideas. Partiendo de un caso tan evidente como éste,
podemos juzgar del resto.

Lo que acabamos de decir puede servir, en otro respecto, para ilustrar aquello sobre lo
gue yo he insistido con respecto a origen del orgullo y lahumildad y del amor y el odio.
He hecho observar que aunque €l yo es el sujeto del primer par de pasiones y alguna otra
persona €l objeto del segundo, no pueden ser estos objetos por si solos las causas de las
pasiones, por tener cada uno de ellos una relacion con dos pasiones contrarias, 10 que las
destruiria desde el primer momento. Aqui, pues, la situacién del espiritu estal como lahe
descrito ya. Posee ciertos Organos adecuados para producir una pasion; esta pasion,
cuando se produce, se refiere a un determinado objeto. Mas no siendo suficiente esto para
producir la pasion, se requiere alguna otra emocion que por una doble relacion de
impresiones e ideas ponga estos principios en accion y les conceda su primer impul so.
Esta situacion es alin mas notable con respecto a apetito de la generacion. El sexo no es
solo €l objeto, sino también la causa del apetito. No solo dirigimos nuestra atencién a é
cuando nos hallamos afectados por €l apetito, sino que €l reflexionar sobre € basta para
excitar e apetito. Pero como esta causa pierde su fuerza por su gran frecuencia, es
preciso que sea vivificada por un nuevo impulso, y este impulso hallamos que surge de la
belleza de |a persona, es decir, de una doble relacion de impresiones e ideas. Puesto que
esta doble relacion es necesaria cuando una afeccidn tiene una causa y un objeto
diferentes, jcuanto mas no lo sera cuando solo posee un objeto diferente sin una
determinada causal

Seccion Xl1
Del amor y el odio en los animales.

234



Psikolibro

Para pasar de las pasiones de amor y odio y de sus mezclas y combinaciones tal como
aparecen en el hombre, alas mismas afecciones tal como se desarrollan en los animales,
debemos observar que no solo € amor y e odio son comunes a los seres sensibles, sino
gue igualmente sus causas, antes expuestas, son de naturaleza tan ssimple, que puede
facilmente suponerse que actlian sobre los animales. no se requiere para €llo ninguna
capacidad de reflexion o penetracion. Todo se halla guiado por moviles y principios que
no son peculiares del hombre o de una especie de animales. La conclusién de esto es
claramente favorable al precedente sistema.

El amor en los animales no tiene sdlo como objeto propio animales de la misma
especie, sino que se extiende més lgjos y comprende casi todo ser sensible y pensante. Un
perro, naturamente, ama a hombre mas que a sus congéneres y muy frecuentemente
encuentra una afeccion reciproca.

Como los animales son poco susceptibles de los placeres o dolores de la imaginacion,
pueden juzgar de los objetos sélo por el bien o0 mal sensible que producen, y por éste se
regulan sus afecciones con respecto de ellos. De acuerdo con esto halamos que por
beneficios o injurias adquirimos su amor u odio, y que alimentando y cuidando a un
animal adquirimos rapidamente su afeccién, del mismo modo que golpeandolo y
molestandolo no dejaremos de atraernos su enemistad y mala voluntad.

El amor en los animales no se produce tanto por relaciones como en la especie humana,
y esto porque sus pensamientos no son tan activos que puedan seguir las relaciones, salvo
ciertos casos muy manifiestos. Es facil, sin embargo, notar que en algunas ocasiones
tienen unainfluencia considerable sobre ellos. Asi, €l trato, que tiene el mismo efecto que
las relaciones, produce siempre amor en los animales, ya sea hacia el hombre, ya hacia
otros animales. Por la misma razén, la semejanza entre ellos es fuente de afeccion. Un
buey confinado en un parque con cabalos se unira naturalmente a ellos, s me es
permitido expresarme asi; pero siempre echa de menos la compahia de los de su propia
especie, que es laque prefiere.

La afeccion de los padres por la prole procede de un instinto peculiar, en los animales
COMO en nuestra especie.

Es evidente que la smpatia o la comunicacion de las pasiones no tiene menos lugar
entre los animales que entre los hombres. Miedo, cdlera, valor y otras afecciones son
comunicadas frecuentemente de un animal a otro sin conocimiento de la causa que
produjo la pasién originaria. La pena también la sienten por simpatia, y produce casi
todas las mismas consecuencias y excita las mismas emociones que en nuestra especie.
Los aullidos y lamentaciones de un perro producen un sensible interés en sus congéneres,
y es notable que, aunque casi todos |os animales usan en €l juego |os mismos miembros y
aproximadamente la misma accion gque en la lucha -un ledn, un tigre, un gato, sus garras,
un buey, sus cuernos, un perro, sus dientes; un cabalo, sus cascos-, evitan
cuidadosamente e herir a su compafiero, aun cuando no tienen que temer su
resentimiento, lo que es una prueba evidente de la experiencia que los animales tienen del
dolor o placer delos otros.

Todo & mundo ha observado cuanto mas se animan |os perros cuando cazan juntos que
cuando persiguen la caza separados, 10 que evidentemente no puede proceder sino de la
simpatia. Es también muy conocido de los cazadores que este efecto tiene lugar en un

235



Psikolibro

mayor grado, y aun en un grado demasiado alto, cuando se juntan dos jaurias que son
extrafias entre si. Quiza no podriamos explicar estos fendmenos s no tuviéramos
experiencias de otros similares en nosotros mismos.

La envidia y la malicia son pasiones muy notables en los animales. Son quiza mas
corrientes que la piedad, por requerir menos esfuerzo de pensamiento e imaginacion.

Parte Tercera De la voluntad y |as pasiones directas
Seccion Primera
Delalibertad y la necesidad.

Nos dirigimos ahora a explicar las pasiones directas 0 las impresiones que surgen
inmediatamente del bien o del mal, del dolor o del placer. De este género son e deseo y
laaversion, lapenay laaegria, laesperanzay el temor.

De todos los efectos inmediatos del dolor y el placer ninguno es mas notable que la
voluntad, y aunque, propiamente hablando, no puede ser comprendido entre las pasiones,
siendo la plena inteligencia de su naturaleza y propiedades necesaria para la explicacion
de aguéllas, debemos investigarla agui. Deseo que se observe que por voluntad no
entiendo mas que laimpresion interna que sentimos y de que somos conscientes cuando a
sabiendas hacemos que se produzca un nuevo movimiento de nuestro cuerpo 0 una nueva
percepcion de nuestro espiritu. Esta impresion, lo mismo que las precedentes, del orgullo
y humildad, amor y odio, es imposible de definir y no necesita ser descrita mas
ampliamente; razon por la cual prescindimos de aquellas definiciones y distinciones con
las que los fil 6sof os acostumbran mas a confundir que a aclarar la cuestion, y entrando de
[leno en e asunto, examinaremos la cuestion, tan largo tiempo debatida, referente a la
libertad y la necesidad, que se presenta de un modo tan natural al tratar de la voluntad.

Por todos se reconoce gue |as acciones de |0s cuerpos externos son necesarias y que en
la comunicacién de su movimiento, en su atraccion y mutua conexion no existen ni los
mas pequerios rastros de indiferencia o libertad. Cada objeto se halla determinado de un
modo absoluto en el grado y direccion de su movimiento, y es tan incapaz de apartarse de
la linea precisa en que se mueve como de convertirse por s mismo en un angel, un
espiritu o0 una substancia superior. Por consiguiente, |as acciones de la materia pueden ser
consideradas como g emplos de acciones necesarias, y todo |o que en este respecto sea
analogo a la materia debe ser reconocido como necesario. Para saber si sucede esto con
las acciones del espiritu debemos comenzar examinando la materia y considerando sobre
gué se funda la idea de la necesidad de sus operaciones y por qué concluimos gue un
cuerpo o accion es la causainfalible de otro.

Ha sido ya indicado que en ninglin caso la conexion ultima de los objetos puede
descubrirse ni por nuestros sentidos ni por nuestra razon, y que jamas podemos penetrar
tan intimamente en la esencia y construccion de los cuerpos que percibamos €l principio
del cual depende su mutua influencia. S6lo conocemos su unidn constante, y s de esta
constante unién de la que surge su necesidad. Si los objetos no tuviesen un enlace
uniformey regular entre si, jamés llegariamos a la idea de causa y efecto. En resumen: la
necesidad, que forma parte de esta idea, no es mas que la determinacion del espiritu para
pasar de un objeto a su usua acompafiante e inferir la existencia del uno de la del otro.
Dos notas que debemos considerar son esenciales a la necesidad, a saber: la union

236



Psikolibro

constante y la inferencia del espiritu, y siempre que las descubramos debemos reconocer
la existencia de la necesidad. Dado que las acciones de la materia no poseen mas
necesidad que la que se deriva de estas circunstancias, y no e€s por una vision de la
esencia de las cosas por 1o que descubrimos su conexion, la ausencia de estavision, si la
unién e inferencia permanecen, no podra en ningun caso suprimir la necesidad. La
observacion de la unidn es la que produce la inferencia: de modo que sera suficiente
probar la constante union de las acciones en €l espiritu para establecer la inferenciay la
necesidad de estas acciones. Sin embargo, a fin de conceder una mayor fuerza a mi
razonamiento debo examinar estas notas por separado, y probaré primero, por
experiencia, que nuestras acciones tienen una unidn constante con sus Motivos,
temperamentos y circunstancias, antes de que considere las inferencias que de ello
obtenemos.

Para este fin, una ojeada ligera y general del curso corriente de la vida humana sera
suficiente. No hay respecto en que podamos considerarla que no confirme este principio.
Si consideramos €l género humano segun la diferencia de sexos, de edad, de gobierno, de
condicion o de métodos de educacién, podremos discernir la misma accion regular de los
principios naturales. Iguales causas producen siempre iguales efectos, de la misma
manera que en la accién mutua de los el ementos y fuerzas de la naturaleza.

Existen diferentes arboles que con regularidad producen frutos cuyo sabor es diferente
del de los otros, y esta regularidad seréd admitida como un gjemplo de la necesidad y de
las causas en los cuerpos externos. Pero ¢son los productos de la Guyena y de la
Champafia mas regularmente diferentes que los sentimientos, acciones y pasiones de los
dos sexos, de los cuales e uno se caracteriza por su fuerzay madurez y el otro por su
delicadeza y suavidad? ¢Son quizalos cambios de nuestro cuerpo, desde lainfancia hasta
la vejez, més regulares y ciertos que los de nuestro espiritu y conducta? ¢Y sera més
ridiculo quien espere que un nifio a los cuatro afios alcance el peso de trescientas libras
gue €l que espere de un ser humano de esta edad un razonamiento filoséfico o una accién
prudente y bien concertada?

Debemos conceder ciertamente que la cohesion de las partes de la materia surge de
principios naturales y necesarios, sea la que quiera la dificultad que podamos hallar para
explicarlos, y por la misma razén debemos conceder que la sociedad humana se funda en
principios semejantes, y nuestra razon en € Ultimo caso es alln mas solida que en €
primero, porque no sdlo observamos que los hombres buscan siempre la sociedad, sino
gue podemos explicar los principios sobre los que esta inclinaciéon universal se funda.
¢Pues es més cierto que dos piezas de marmol se acoplaran que dos salvajes jovenes de
diferente sexo se unirén en el coito? ¢Surgiran los hijos méas naturalmente de este coito
gue cuidaran los padres de su salud y seguridad? Y después de haber llegado a los afios
de libertad por el cuidado de sus padres, ¢son los inconvenientes que acompafian a su
separacion méas ciertos que su prevision de estos inconvenientes y su cuidado para
evitarlos por una estrecha unién y confederacion?

La piel, poros, musculos y nervios de un jornalero son diferentes de los de un hombre
de cualidad, y 1o mismo acaece con sus sentimientos, acciones y maneras. Las diferentes
condiciones de la vida influyen en la estructura total externa e interna, y estas diferentes
condiciones surgen necesariamente, es decir, uniformemente, de los principios uniformes
y necesarios de la naturaleza humana. Los hombres no pueden vivir sin sociedad y no

237



Psikolibro

pueden asociarse sin un gobierno. El gobierno realiza la diferencia en la propiedad y
establece los diferentes rangos de los hombres. Esto produce la industria, € tréfico, las
manufacturas, el derecho, las guerras, ligas, alianzas, viges, navegaciones, ciudades,
flotas, puertos y todos aquellos objetos y aquellas acciones que producen una tal
diversidad y a mismo tiempo mantienen unatal uniformidad en la vida humana.

Si un vigjero, regresando de una remota comarca, nos narra que ha visto un climaen los
cincuenta grados de latitud Norte en € que todos los frutos maduran y llegan a su
perfeccion en invierno y no existen en verano, del mismo modo que en Inglaterra se
producen y no existen en las estaciones contrarias, hallara pocos crédulos que le presten
fe. Creo que un vigero encontraria algun crédito s no nos hablase de un pueblo
exactamente del mismo carécter que € de la Republica de Platon, por un lado, o del
Leviatan de Hobbes, por otro. Existe un curso genera de la naturaleza en las acciones
humanas o mismo que en las actividades del Sol y del clima. Existe, pues, un caracter
peculiar a las diferentes naciones y a las personas particulares, y del mismo modo un
caracter comun al género humano. El conocimiento de estos caracteres esta fundado en la
observacion de una uniformidad de las acciones que nacen de ellos, y esta uniformidad
constituye la verdadera esencia de la necesidad.

Puedo imaginar tan solo un modo de eludir este argumento, que es negar la uniformidad
en las acciones humanas, sobre la que se funda. En tanto que las acciones presenten una
union y conexion constante con la condicion y €l temperamento del agente, aunque de
palabra rehusemos el reconocer esta necesidad, realmente la concedemos. Ahora bien:
algunos pueden hallar quiza un pretexto para negar esta union y conexion segun regla.
¢Pues qué hay mas caprichoso que las acciones humanas? ¢Qué mas inconstante que los
deseos del hombre? ¢Y qué criatura se separa mas ampliamente, no sélo de larecta razon,
sino de su propio carécter y disposicion? Una hora, un momento, es suficiente para
hacerle pasar de un extremo aotro y derribar |0 que cuesta gran trabagjo y pena establecer.
La necesidad es regular y cierta La conducta humana es irregular e incierta. Por
consiguiente, la una no procede de la otra.

A esto replico que a juzgar acerca de las acciones de los hombres debemos proceder
basandonos en las mismas maximas que cuando razonamos acerca de los objetos
externos. Cuando algunos fendmenos se hallan unidos constante e invariablemente entre
si adquieren unatal conexion en laimaginacion, que ésta pasa de uno a otro sin la menor
duda o vacilacién. Sin embargo, existen varios grados inferiores de evidencia y
probabilidad, y no destruye nuestro razonamiento una sola contrariedad en la experiencia.
El espiritu considera los experimentos contrarios, descontando el inferior del superior,
procede con el grado de seguridad o evidencia que queda. Aun cuando los experimentos
contrarios son iguales en nimero a los otros, no omitimos la nocidon de causas y
necesidad, sino que suponiendo que la contrariedad usua procede de la accion de causas
contrarias y ocultas, concluimos que € azar o indiferencia reside tan solo en nuestro
juicio por nuestro conocimiento imperfecto, no en las cosas mismas, que son en todo caso
igualmente necesarias, aungue en apariencia no igual mente constantes o ciertas. Ninguna
union puede ser mas constante y cierta que la de algunas acciones con algunos motivos y
caracteres, y si en otros casos la unién es incierta, no es esto mas que lo que sucede en las
actividades de los cuerpos, y nada podemos concluir de una irregularidad que no se siga
iguamente de la otra.

238



Psikolibro

Se concede comunmente que |os dementes no son libres. Sin embargo, S juzgamos por
Sus acciones, éstas presentan menos regularidad y constancia que las de un hombre
cuerdo, y, por consiguiente, se hallan mas distanciadas de la necesidad. Nuestra manera
de pensar en este particular, por consiguiente, carece en absoluto de consistencia, y es
una consecuencia natural de estas ideas confusas y términos indefinidos que usamos
comunmente en nuestros razonamientos, especialmente en el presente asunto.

Debemos mostrar ahora que puesto gue la unién entre motivos y acciones tiene la
misma constancia que en una actividad natural su influencia sobre el entendimiento es,
pues, la misma, determinandole a inferir la existencia de las unas de la de los otros. Si
esto es asi, no habra circunstancia conocida gque integre la conexion y produccion de las
acciones de la materia que no se halle en todas las operaciones del espiritu, y, por
consiguiente, no podemos, sin un absurdo manifiesto, atribuir a la una necesidad y
negarselaalaotra

No existe filésofo alguno cuyo juicio sea tan inclinado a este fantéstico sistema de
libertad que no admita la fuerza de la evidencia mora y que tanto en la especulacion
como en la préctica no proceda basandose en ella como sobre un fundamento razonable.
Ahora bien: la evidencia moral no es mas que una conclusion concerniente a las acciones
de los hombres derivada de |a consideracion de sus motivos, temperamentos y situacion.
Asi, cuando yo veo ciertas figuras o caracteres trazados sobre un papel infiero que la
persona que los ha producido quiso afirmar hechos tales como la muerte de César, los
triunfos de Augusto o la crueldad de Nerdn; y recordando otros muchos testimonios
concurrentes concluimos que estos hechos existieron realmente en otro tiempo y que
tantos hombres, sin ningun interés por ello, no pueden aspirar a engafiarnos, pues
especialmente, a intentarlo, se expondrian a las burlas de sus contemporaneos, ya que
entonces estos hechos eran recientes y universalmente conocidos. EI mismo género de
razonamiento se emplea en la politica, la guerra, el comercio, la economia, y de hecho se
entretgje de tal modo con la vida humana, que es imposible obrar 0 subsistir un momento
sin recurrir a él. Un principe gue impone una contribucion a sus subditos espera que sera
pagada. Un general que conduce un gército cuenta con un cierto grado de valor. Un
comerciante confia en lafidelidad y pericia de su factor o sobrecargo. Un hombre que da
Ordenes para una comida no duda de la obediencia de sus criados. En resumen: como
nada nos atafie mas inmediatamente que nuestras propias acciones y las de los otros, la
mayor parte de nuestro razonamiento se emplea en razonamientos concernientes a ellas.
Ahora yo afirmo que siempre que razonamos de esta manera debemos creer ipso facto
gue las acciones de la voluntad surgen de la necesidad y que € que lo niega no se da
cuenta exacta de lo que rechaza.

Todos estos objetos, de los que a uno llamamos causay a otro efecto, considerados en
si mismos son diferentes y separados el uno del otro como dos cosas en la Naturaleza, y
no podemos, ni con la mas exacta indagacion de ellos, inferir la existencia del uno de la
del otro. Tan solo por experiencia 'y observacion de su unidn constante somos capaces de
realizar esta inferencia, y aun, después de todo, la inferencia no es mas que e efecto del
habito sobre laimaginacion. Debemos no contentarnos aqui diciendo que laidea de causa
y efecto surge de objetos constantemente unidos, sino que se debe afirmar que es idéntica
con la idea de estos objetos y que la conexion necesaria no es descubierta por una
conclusion del entendimiento, sino que es meramente una percepcion del espiritu.

239



Psikolibro

Siempre que, por consiguiente, observamos la misma uniédn, y siempre que la union actia
de la misma manera sobre la creencia y la opinién, tenemos laidea de causa y necesidad,
aungue quiza evitaremos estas expresiones. EI movimiento de un cuerpo es seguido, en
todos los casos pasados que han caido bajo nuestra observacion, mediante el choque de
movimiento en otro. Es imposible para el espiritu ir més lgjos. De esta union constante
forma la idea de causa y efecto y por su influencia siente la necesidad. Es excusado ya
preguntar si existe la misma constancia y la misma influencia en lo que [lamamos evi-
denciamoral. Lo que queda sblo puede ser una disputa de palabras.

De hecho, si consideramos cuan adecuadamente se fundamentan de un modo reciproco
laevidencianatural y lamoral, y que solo existe entre ellas una cadena de argumentos, no
debemos experimentar ningun escrupulo para conceder que son de la misma naturaleza y
se derivan de los mismos principios. Un prisionero que no posee ni dinero ni influjo
descubre laimposibilidad de su huida tanto por la obstinacion del carcelero como por los
muros y rejas que le rodean, y en sus intentos de huida escoge més bien €l romper la
piedra y e hierro de aguéllos que el torcer la inflexible voluntad de aquél. EI mismo
prisionero, a ser conducido a cadalso prevé su muerte como cierta por la constancia y
fidelidad de sus guardianes y por la operacién del hacha o de la rueda. Su espiritu sigue
una cierta serie de ideas: los soldados que rehldsan consentir su huida, la accion del
gjecutor, la separacion de la cabeza del cuerpo, hemorragia, movimientos convulsivos y
muerte. Aqui se halla una cadena de causas naturales y voluntarias; pero el espiritu no
halla diferencia entre €ellas al pasar de un eslab6on a otro ni estd menos cierto del suceso
futuro que s todo €ello se hallase enlazado con las presentes impresiones de la memoria 'y
sentidos por una serie de causas enlazadas por 10 que acostumbramos a llamar necesidad
fisica. La misma union experimentada tiene el mismo efecto sobre €l espiritu, ya sean los
objetos enlazados motivos, voliciones y acciones o figuras y movimientos. Podemos
cambiar los nombres de las cosas; pero su naturaleza y su accion sobre el entendimiento
jamas cambian.

Yo me atrevo a afirmar que nadie intentard refutar estos razonamientos mas que
alterando mis definiciones y asignando un diferente sentido a los términos de causa y
electo, necesidad, libertad y azar. Segin mis definiciones, la necesidad es un elemento
esencial de la causalidad, y, por consiguiente, la libertad, suprimiendo la necesidad,
suprime las causas y es1o mismo que el azar. Como €l azar se considera comunmente que
implica una contradiccion, y en ultimo término es contrario a la experiencia, existen los
mismos argumentos contra la libertad y € libre albedrio. Si alguno altera las definiciones
no puede pretender discutir con é mientras no conozca el sentido que asigna a estos
términos.

Seccion 11
Continuacion del mismo asunto.

Creo que se pueden indicar las tres siguientes razones del predominio de la doctrina de
lalibertad, aunque absurda en un sentido e ininteligible en el otro:

Primero: después de haber readlizado una accién, aunque confesemos haber sido
influidos por particulares consideraciones y motivos, es dificil que nos persuadamos de
gue nos hallamos gobernados por la necesidad y que haya sido en absoluto imposible
para nosotros haber obrado de otro modo, pareciendo implicar la idea de la necesidad

240



Psikolibro

algo de fuerza, violencia e imposicion, de la que no somos conscientes. Pocos son
capaces de distinguir entre libertad de espontaneidad, como se lallama en las escuelas, y
libertad de indiferencia, a saber: entre lo que se opone alaviolenciay lo que designa una
negacion de la necesidad y las causas. La primera es € sentido mas corriente de la
palabra, y como ésta es la Unica especie de libertad que nos interesa conservar, nuestro
pensamiento se ha dirigido principamente a ella y la hemos confundido casi
universalmente con la otra.

Segundo: existe una falsa sensacion o experiencia aun de la libertad de indiferencia,
gue se considera como un argumento para su existencia real. La necesidad de una accién,
ya sea de la materia, ya del espiritu, no es, hablando propiamente, una cualidad del
agente, sino de un ser pensante o inteligente que puede representarse la accion, y consiste
en la determinacion de su pensamiento a inferir la existencia de aquélla de la de otro
objeto precedente, lo mismo que la libertad o e azar no es mas que la fata de esta
determinacién y un cierto desligamiento que sentimos a pasar o no pasar de la idea del
uno a la del otro. Ahora bien: podemos observar que, aunque a reflexionar sobre las
acciones humanas rara vez experimentamos este desligamiento o indiferencia, sucede
muy comunmente que a realizar nosotros mismos las acciones somos sensibles de algo
semeante a ello, y como todos los objetos relacionados 0 semejantes son facilmente
tomados los unos por los otros, este hecho ha sdo empleado como una prueba
demostrativa, o aun intuitiva, de la libertad humana. Experimentamos que nuestras
acciones se hallan sometidas a la voluntad en muchas ocasiones, e imaginamos que
experimentamos que la voluntad no se halla sometida a nada, porque cuando, por una
negacion de ello, somos llevados a someterlo a prueba experimentamos que aguélla se
mueve féacilmente en toda direccidn y produce una imagen de si misma aun en el sentido
en que no actla. Estaimagen o movimiento débil, nos decimos a nosotros mismos, pudo
ser realizada en la cosa misma, porque s esto se negase hallariamos en un segundo
ensayo que puede hacerse. Sin embargo, todos estos esfuerzos son vanos, y por muy
caprichosas e irregulares que sean las acciones que podamos realizar, como el deseo de
mostrar nuestra libertad es el Unico motivo de nuestras acciones, no podemos libertarnos
nunca de los lazos de la necesidad. Nosotros podemos imaginar que experimentamos la
libertad en nosotros mismos; pero un espectador puede comunmente inferir nuestras
acciones de nuestros motivos y carécter, y aun cuando él no pueda hacerlo, concluye en
general que le seriaposible si conociese perfectamente las circunstancias de nuestra situa-
cion y temperamento y |os mas secretos principios de nuestra constitucion y disposicion.
Ahorabien: ésta es la verdadera esencia de la necesidad segun la precedente doctrina.

Una tercera razon de por qué la doctrina de la libertad ha sido generalmente mejor
recibida en e mundo que su contraria procede de la religién, que innecesariamente se ha
sentido muy interesada en esta cuestion. No hay método de razonar méas comun ni méas
censurable que intentar refutar en las discusiones filosoficas una hipotesis bajo pretexto
de sus peligrosas consecuencias paralareligion y lamoral. Cuando una opinion nos lleva
a absurdos es ciertamente falsa; pero no es cierto que una opinion sea falsa por sus
consecuencias peligrosas. Tales topicos deben ser, por consiguiente, omitidos como no
sirviendo para descubrir la verdad, sino solamente para hacer odiosa la persona de un
antagonista. Esto lo observo en general, sin pretender sacar alguna ventgja de ello. Me
someto francamente a un examen de este género y me atrevo a afirmar que la doctrina de

241



Psikolibro

la necesidad, segin mi explicacién, es no sdlo inocente, sino aun ventajosa para la
religion y alamoralidad.

Defino la necesidad de dos modos, de acuerdo con las dos definiciones de causa, de la
cua constituye un elemento esencial. La refiero o0 ala union y conjuncion constante de
objetos analogos o0 a lainferencia en el espiritu del uno al otro. Ahora bien: la necesidad
en estos dos sentidos se ha concedido universal, aunque tacitamente, en las escuelas, en €l
pulpito y en la vida corriente, como perteneciente a la voluntad del hombre, y nadie ha
pretendido negar que podemos realizar inferencias referentes a las acciones humanas y
gue estas inferencias se fundan en una unién experimentada de acciones analogas con
analogos motivos y circunstancias. En lo Unico en que puede disentir alguien de mi esen
gue quiza rehidsa llamar a esto necesidad -pero s €l sentido se entiende espero que la
palabra no dafiara o0 en que sostiene gue existe algo mas en las actividades de la materia.
Ahora bien; gue sea asi 0 no, no tiene importancia para la religion, aunque pueda tenerla
para la filosofia natural. Yo puedo engafiarme afirmando que no tenemos otra idea de la
conexion en las acciones de los cuerpos, y ulteriormente me instruiré gustoso acerca de
este asunto; pero estoy seguro de que no atribuyo nada alas acciones del espiritu méas que
lo que les puede ser naturalmente concedido. Que nadie, pues, sague de mis palabras una
construccion capciosa diciendo simplemente gque yo afirmo la necesidad de las acciones
humanas y las coloco en e mismo plano que la materia inerte. No adscribo a la voluntad
la necesidad ininteligible que se supone existe en la materia, sino que adscribo a la
materia la cualidad inteligible, llamese 0 no necesidad, que la méas rigurosa ortodoxia
debe conceder que pertenece a la voluntad. No cambio nada, por consiguiente, en los
sistemas admitidos con respecto a la voluntad, sino tan sdlo con respecto a los objetos
materiales.

Es més. iré mas lgjos y afirmaré que este género de necesidad es tan esencial a la
religion y ala moralidad, que sin € se seguiria una absoluta ruina de ambas, y que todo
otro supuesto seria destructor de las leyes divinas y humanas. Es cierto de hecho que
como todas las leyes humanas se basan en las recompensas y castigos, se supone como
principio fundamental que estos motivos tienen una influencia sobre e espiritu y que
ambos producen las acciones buenas y evitan las malas. Podemos dar a esta influencia el
nombre que nos agrade; pero como se halla habitualmente enlazada con la accion, el
sentido comun requiere que sea estimada como una causa y considerada como un caso de
esta necesidad que yo he querido establecer.

Este razonamiento es igualmente solido cuando se aplica a las leyes divinas, en tanto
gue la divinidad se considera como un legislador y se supone que inflige castigos y
concede recompensas con el designio de producir la obediencia. Pero man tengo también
gue aun cuando no actlia con su capacidad de juez, sino que se la considera como la
vengadora de los crimenes, tan solo por la repugnancia 'y deformidad de éstos, no solo es
imposible sin la conexién necesaria de causa y efecto de las acciones humanas que pueda
ser infligido un castigo con justiciay equidad moral, sino que no puede caber en ninguna
inteligencia de un ser racional que seainfligido. El objeto constante y universal del odio o
la cdlera es una persona o criatura dotada de pensamiento y conciencia, y cuando una
accion criminal o injuriosa excita esta pasion, 1o hace tan sdlo por su relaciéon con la
persona 0 conexion con ella. Sin embargo, segun la doctrina de lalibertad o del azar, esta
conexion se reduce a nada y los hombres no son mas responsables de las acciones que

242



Psikolibro

han emprendido y premeditado que de las més fortuitas y accidentales. Las acciones son,
por su propia naturaleza, temporales y perecederas, y cuando no proceden de alguna
causa que radique en e carécter y disposicion de la persona que las ha realizado no se
relacionan con ella’y no pueden redundar ni en su honor, bien, infamia o mal. La accion
misma puede ser censurable, puede ser contraria a todas las leyes de la moraidad y la
religion, pero la persona no es responsable de ella; y puesto que no procede de nada en
ella durable o constante y no dgja tras si nada de esta naturaleza, es imposible que
aquélla, por este motivo, se convierta en el objeto del castigo o la venganza. Segun la
hipétesis de la libertad, por consiguiente, es tan pura y honrada después de haber
cometido e mas horrible de los crimenes como en e momento de su nacimiento, y su
caracter en nada se halla interesado en sus acciones, pues no son derivadas de € y la
maldad de las unas no puede ser usada como prueba de la depravacion del otro. Tan solo
sobre los principios de la necesidad adquiere una persona mérito o demérito por sus
acciones, aunque la opinién comun se incline alo contrario.

Tan inconsecuentes son los hombres consigo mismos que aunque frecuentemente
afirman que la necesidad destruye totalmente el mérito y demeérito, tanto con respecto al
género humano como a los poderes superiores, sin embargo, continlia razonando sobre
estos principios de la necesidad en todos sus juicios referentes a este asunto. Los hombres
No son censurados por las malas acciones que realizan sin saberlo y casual mente, sean las
gue sean sus consecuencias. ¢Por que? Porque las causas de estas acciones son solamente
momentaneas y terminan en ellas mismas. Los hombres son menos censurados por las
mal as acciones que realizan apresurada e impremeditadamente que por las que cometen a
sabiendas y con premeditacién. ¢Por qué razdon? Porque un estado de &nimo apresurado,
aunque es causa constante en € espiritu, actiia solo por intervalos y no dafa al caracter
total. Ademas, e arrepentimiento purifica de todo crimen, especidmente s va
acompariado de una reforma evidente de lavida y maneras. ¢Como ha de explicarse esto
sino afirmando que las acciones hacen de una persona un criminal tan solo en cuanto son
pruebas de pasiones de principios criminales en €l espiritu, y que por una alteracion de
estos principios, si cesan de ser pruebas de ello, la persona cesa de ser crimina? Sin em-
bargo, segun la doctrina de la libertad o e azar no son aquéllas jamas pruebas, y, por
consecuencia, la persona no serd nuncacriminal.

Aqui me dirijo ami adversario y le deseo que liberte su propio sistema de estas odiosas
consecuencias antes de atribuirselas a sistema de otro, o s prefiere que esta cuestion se
decida por argumentos serenos entre los filésofos y no por declamaciones ante el pueblo,
gue dirija su atencion a lo que yo he expuesto para probar que la libertad y € azar son
sinbnimos y lo relativo a la evidencia natural y moral y la regularidad de las acciones
humanas. Después de revisar estos razonamientos no puedo dudar de una completa
victoria, y, por consiguiente, habiendo probado que todas las acciones de la voluntad
tienen sus causas particul ares, paso a explicar qué son estas causas y como actian.

Seccion 11
De los motivos que influyen la voluntad.

Nada es més usual en lafilosofia, y aun en la vida coman, que hablar de la lucha entre
la pasion y larazén y darle preferencia a la razon y afirmar que los hombres son solo
virtuosos mientras se conforman a sus dictados. Toda criatura racional, se dice, se halla

243



Psikolibro

obligada a regular sus acciones por la razon, y s algin otro motivo concurre a la
direccion de su conducta debe oponerle aquélla hasta que se halle en absoluto sometido a
ella 0 al menos traido a conformidad con este principio superior. Sobre este modo de
pensar parece fundarse la mayor parte de la filosofia moral antigua y moderna, y no hay
mas ancho campo, o mismo para los argumentos metafisicos que para las declamaciones
populares, como la supuesta preeminencia de la razéon sobre la pasion. La eternidad,
inmutabilidad y origen divino de la primera han sido desplegados para mayor ventgja; se
ha insistido con fuerza sobre la ceguera, inconstancia y falsedad de la Ultima. Para
mostrar la falacia de toda esta filosofia intentaré primero probar que la razén por si sola
jamas puede ser motivo de una accion de la voluntad, y segundo, que jaméas puede
oponerse ala pasion en la direccion de la voluntad.

El entendimiento sigue dos vias distintas, segun que juzgue de la demostracion o de
la probabilidad, considere las relaciones abstractas de las ideas 0 aquellas relaciones
de los objetos acerca de los cuales sdlo nos informa la experiencia. Creo que
dificilmente se afirmara que la primera especie de razonamiento por si solo es siempre la
causa de una accion. Como su propio dominio es e mundo de las ideas y como la
voluntad nos coloca en €l de las realidades, la demostracion y la volicion parecen por esto
hallarse totalmente apartadas la una de la otra. Las mateméticas, de hecho son Utiles en
todas las operaciones mecanicas, y la aritmética lo es en casi todo arte y profesion; pero
no es por si mismas por lo que tienen influencia. La mecanica es el arte de regular los
movimientos de |os cuerpos para algun determinado fin o propdésito, y larazén de por qué
empleamos la aritmética para fijar las proporciones de los nimeros es tan solo que
podemos descubrir las relaciones de su influencia y relacién. Un comerciante desea
saber la suma total de sus cuentas con una persona. ¢Por qué? Porque puede saber
gue la suma tendra los mismos efectos al pagar su deuda e ir al mercado que las
partidas particulares juntas. El razonamiento abstracto o demostrativo, por consiguiente,
jamés influencia nuestras acciones sino tan solo en la direccion de nuestro juicio referente
a las causas y los efectos, lo que nos conduce a la segunda operacion del
entendimiento.

Es claro que cuando esperamos dolor o placer de un objeto sentimos, en consecuencia
de dlo, una emocion de aversion o inclinacién y somos llevados a evitar o a buscar 1o
gue nos produce sufrimiento o placer. ES claro que esta emocion no se detiene aqui, Sino
gue, haciéndonos dirigir la vista hacia todas partes, percibe todos los objetos que se
hallan enlazados con €l originario por larelacion de causay efecto. Aqui € razonamiento
tiene lugar para descubrir esta relacion, y del mismo modo que varia nuestro
razonamiento varia nuestra accion. Sin embargo, es evidente en este caso que €
impulso no surge de la razén, sino que es sblo dirigido por ella. De la esperanza de
dolor o placer es de donde la aversion o inclinacion hacia un objeto nace, y estas
emociones se extienden por si mismas a las causas y efectos de este objeto tal como
nos son indicadas por la razon y la experiencia. No nos interesaria lo mas minimo que
unos objetos fueran causasy otros efectos s causas y efectos nos fueran indiferentes.
Cuando los objetos mismos no nos afectan, su conexion no puede concederles
influencia ninguna, y es claro que, puesto que la razén no es mas que €
descubrimiento de esta conexion, no pueden ser mediante ella los objetos capaces de
interesarnos.

244



Psikolibro

Puesto que la razdn por si sola no es capaz jamas de producir una accién o dar
lugar alavolicion, infiero que la misma facultad es incapaz de evitarla o de disputar
sobre su preferencia con una pasién o emocién. Esta consecuencia es necesaria. Es
imposible que larazon pueda tener el Ultimo efecto, de evitar la volicion, més que por un
impulso en la direccion contraria de nuestras pasiones, y este impulso, habiendo
actuado solo, deberia haber sido lo bastante fuerte para producir lavolicién.

Nada puede oponerse o retardar €l impulso de la pasién mas que un impulso contrario,
y S este impulso contrario surge siempre de la razon, esta Ultima facultad debe tener una
influencia original sobre la voluntad y debe ser capaz tanto de causar como de impedir
unavolicién o un acto. Pero si larazén no tiene unainfluencia original no es posible que
resista a un principio que posee una eficacia de este género 0 que mantenga en suspenso
el espiritu un momento. Asi, resulta que el principio que se opone a nuestra pasion no
puede ser larazon, y se le llama asi tan solo impropiamente. No hablamos de un modo
estricto y filosofico cuando exponemos el combate de larazdn y la pasion. Larazén esy
solo puede ser la esclava de las pasiones y no puede pretender otro oficio mas que
servirlas y obedecerlas. Como esta opinion puede aparecer extraordinaria no sera
inadecuado el confirmarla por agunas otras consideraciones.

Una pasion es una existencia original o, si se quiere, la modificacion de una existencia,
y no contiene ninguna cualidad representativa que la haga copia de otra existencia o
modificacion. Cuando estoy indignado me hallo poseido de una pasion, y esta emocion
no contiene mas referencia a otro objeto que cuando yo estoy sediento, enfermo o soy
mas ato que cinco pies. Es imposible, por consiguiente, que esta pasion pueda ser
opuesta o contradictoria con la verdad o la razdn, puesto que esta contradiccion existe en
la discordancia entre las ideas, consideradas como copias, y |0s objetos que representan.

Lo que a primera vista puede ocurrirse con respecto a este asunto es que nada puede ser
contrario a la verdad o a la razon excepto lo que tiene una referencia a ella, y como los
juicios de nuestro entendimiento sdlo poseen esta referencia se sigue que las pasiones
solo pueden ser contrarias a larazon cuando van acompariadas de algun juicio u opinion.
Seguin este principio, que es tan claro y natural, puede una afeccion ser considerada
irracional en dos Unicos sentidos. Primeramente, cuando una pasion, como la esperanza o
el temor, la tristeza o la alegria, la desesperacion o la seguridad, se funda en el supuesto
de la existencia de los objetos que realmente no existen.

Segundo, cuando a actuar una pasién en la accién y al buscar medios suficientes para
el fin apetecido nos engafiamos en nuestro juicio relativo a las causas y efectos. Cuando
la pasion ni se halla fundada en falsos supuestos ni escoge medios insuficientes para su
fin, e entendimiento no puede ni justificarla ni condenarla. No es contrario a la razén
preferir la destruccion del mundo entero a arafiazo de mi dedo. No es contrario a la
razon, para mi, preferir mi total ruina para evitar el menor sufrimiento a un indio o a un
hombre totalmente desconocido. Tampoco es contrario a la razén el preferir lo mio,
aunque reconocido como menos bueno, a o que es mejor y experimentar una mas
ardiente afeccion por lo primero que por lo Ultimo. Un bien insignificante puede en
ciertas circunstancias producir un deseo superior a que surge del goce més grande y
valioso, y no hay nada que sea mas extraordinario en esto que €l ver en la mecanica que
unalibra de peso equivale a cien por laventaja de su situacion. En breve, una pasion debe

245



Psikolibro

ir acompafada de algun juicio falso para ser irracional, y aun asi no es, propiamente
hablando, lapasién irracional, sino €l juicio.

Las consecuencias son evidentes. Puesto que una pasion no puede de ningin modo
[lamarse irracional més que cuando se funda en un falso supuesto o escoge medios
insuficientes para su apetecido fin, es imposible oponer razén y pasion y hacerlas
concurrir en la direccion de la voluntad y las acciones. En e momento en que percibimos
la falsedad de un supuesto o lainsuficiencia de los medios, nuestras pasiones se someten
alarazdn sin oposicion. Puedo desear un fruto como de excelente sabor; pero si se me
convence de que estoy en un error mi deseo cesa. Puedo querer |a realizacion de ciertas
acciones como medios para obtener un bien deseado; pero como mi deseo de estas
acciones es solamente secundario y se funda en el supuesto de que son causas del efecto
apetecido, tan pronto como descubro la falsedad de este supuesto deben convertirse en
indiferentes para mi.

Es propio de aquel que no examina los objetos desde € punto de vista de una estricta
filosofia el imaginar que son idénticas las acciones del espiritu cuando no producen una
diferente sensacion y no se pueden distinguir inmediatamente por el sentimiento y la
percepcion. Larazon, por emplo, actda sin producir una emocion sensible, y excepto en
las mas sublimes disquisiciones de la filosofia o en las frivolas sutilidades de las escuel as,
rara vez despierta un placer o dolor. De aqui procede que toda accion del espiritu que
actta con la misma calma y tranquilidad se confunde con la razon por aquellos que
juzgan de las cosas por su primer aspecto y apariencia. Ahora bien: es cierto que existen
ciertos deseos y tendencias tranquilos que aungue son pasiones reales producen tan solo
una pequefia emocion en e espiritu y son mas conocidos por sus efectos que por su
sentimiento o sensacion inmediata. Estos deseos son de dos géneros. o ciertos instintos
implantados originariamente en nuestra naturaleza, como benevolencia y resentimiento,
amor de la vida, carifio de los hijos, 0 el deseo general del bien y la aversion del mal,
considerados meramente como tales. Cuando alguna de estas pasiones se presenta de un
modo tranquilo y no causa agitacion en € ama, se la toma muy facilmente por una
determinacién de larazon y se supone que procede de la misma facultad que juzga de la
verdad y la falsedad. Su naturaleza y principios se han supuesto |os mismos porque sus
sensaciones evidentemente no son diferentes.

Ademas de estas pasiones tranquilas que determinan la voluntad existen ciertas
emociones violentas del mismo género que tienen igualmente una gran influencia sobre
esta facultad. Cuando recibo una injuria por parte de otro experimento frecuentemente
una pasion violenta o resentimiento, que me hace desear su ma o castigo
independientemente de todas las consideraciones de placer y ventgja para mi mismo.
Cuando me hallo amenazado de un grave dafio, mis terrores, aprensiones y aversiones
alcanzan una gran intensidad y producen una emocion sensible.

El error comin a todos los metafisicos esta en adscribir la direccion de la voluntad
enteramente a uno de estos principios y suponer que los otros no poseen influencia. Los
hombres obran a veces a sabiendas contra sus propios intereses, razén por la que la
consideracion del mayor bien posible no los impulsa siempre. Los hombres
frecuentemente luchan con una pasion violenta en la prosecucion de sus intereses y
designios: no es, pues, el dolor presente tan solo €l que los determina en la accion. En
general podemos observar que estos dos principios actian sobre la voluntad, y que

246



Psikolibro

cuando son contrarios, que uno de ellos prevalece, segin € carécter general y la
disposicion presente de la persona. Lo que llamamos fortaleza de alma implica la
prevalencia de las pasiones tranquilas sobre las violentas, aunque podemos fécilmente
observar que no existe hombre que posea tan constantemente esta virtud hasta el punto de
no ceder en alguna ocasiéon a las solicitaciones de las pasiones y deseos. De estas
diversidades de caracter procede la gran dificultad para decidir en lo que concierne a las
acciones y resoluciones de los hombres cuando existe alguna oposicién de motivos y
pasiones.

Seccion 1V
De las causas de | as pasiones violentas.

No existe en filosofia un asunto mas elegante que la especulacion de las diferentes
causas y efectos de las pasiones tranquilas y violentas. Es evidente que las pasiones no
influencian la voluntad en proporcion de su violencia o de la agitacion que despiertan en
el estado de animo, sino que, por e contrario, cuando una pasion ha llegado a ser un
principio habitual de accion y constituye la inclinacion predominante del alma no
produce ya una agitacion sensible. Un habito repetido y la fuerza que le es propia han
hecho que todo se someta a é; dirige las acciones y conducta sin la oposicion y
emociones que naturalmente acompafian a todo gusto momentaneo y pasion. Debemos,
por consiguiente, distinguir entre una pasion tranquila'y una débil y entre una violenta 'y
unafuerte. A pesar de esto, es cierto que cuando queremos dirigir a un hombre y llevarle
a la accion sera cominmente méas hébil e despertar sus pasiones violentas que sus
pasiones tranquilas y méas bien guiarle valiéndose de su inclinacion que de lo que
vulgarmente se llama la razén. Debemos colocar € objeto en situaciéon tal que sea
apropiado para aumentar la violencia de la pasion; pues podemos observar que todo
depende de la situacion del objeto y que una variacion en este respecto sera capaz de
transformar las pasiones tranquilas en violentas. Estos dos géneros de pasiones buscan el
bien y huyen del mal, y ambas son aumentadas o disminuidas por e aumento o
disminucion del bien o el mal. Pero agqui esta la diferencia entre las dos. e mismo bien
gue proximo causaria una pasion violenta, estando remoto produciria tan sdlo una
tranquila. Como este asunto pertenece propiamente a la cuestion presente referente a la
voluntad, debemos considerarlo aqui afondo y determinar algunas de las circunstancias y
situaciones de los objetos que hacen a una pasion tranquila o violenta.

Es una propiedad notable de la naturaleza humana que una emocion que acompaia a
una pasion es féacilmente convertida en ella aunque con respecto a sus naturalezas sean
originariamente diferentes y aun contrarias las unas a las otras. Es cierto que para que se
realice una perfecta unidén entre las pasiones se requiere una doble relacion de
impresiones e ideas y que una sola relacién no es suficiente para este propdsito. Sin
embargo, aungue esto esté confirmado por una experiencia indudable, debemos tomarlo
con sus propias limitaciones y debemos considerar la doble relacion tan sblo como
requerida para hacer que una pasion produzca otra. Cuando dos pasiones estan ya
producidas por sus causas separadas y las dos se hallan presentes al espiritu, se mezclany
unen prestamente aungue no tengan Mas que unarelacion o no posean ninguna. La pasion
predominante se asimila la méas débil y la convierte en si misma. Los espiritus animales,
una vez excitados, reciben facilmente un cambio en su direccion, y es natural imaginar

247



Psikolibro

gue este cambio proviene de la afeccion que prevalece. La conexiéon es en muchos
respectos mas intima entre dos pasiones que entre unapasion y el estado de indiferencia.

Cuando una persona se halla profundamente enamorada, |as pequefias faltas y caprichos
de su amante, los celos y querellas, a los que estas relaciones estén tan sujetos, aunque
desagradables y relacionados con la coleray € odio, conceden una fuerza adicional ala
pasion predominante. Es un artificio comun de los estadistas, cuando desean afectar
mucho a una persona por un asunto sobre el que quieren informarla, excitar primeramente
su curiosidad, aplazar todo lo posible el satisfacerla, y por este medio hacer surgir la
ansiedad e impaciencia hasta su grado mas alto, antes de dar una plena declaracion acerca
del asunto. Saben gue esta curiosidad |os precipitara en la pasion que quieren que surja, y
auxilian a objeto en cuanto a su influencia en € espiritu. Un soldado avanzando en la
batalla se halla, naturamente, lleno de valor y confianza cuando piensa en sus amigos y
compafieros y lleno de terror y miedo cuando piensa en el enemigo. Toda nueva emocion,
por consiguiente, que procede de los primeros aumenta, como es natural, el vaor, de la
misma manera que una emocion idéntica, procediendo del dltimo, aumenta el miedo, por
larelacion de ideas y |a conversion de la emocion inferior en la predominante. Por esto
en la disciplina marcia la uniformidad y el brillo de nuestro traje, la regularidad de las
figuras y movimientos, con toda la pompay majestad de la guerra, nos animan a nosotros
y nuestros aliados, mientras que los mismos objetos en |os enemigos despiertan terror en
nosotros, aungue sean en si agradablesy bellos.

Puesto que las pasiones, aungue independientes, se transforman naturalmente en otras s
se presentan a mismo tiempo, se sigue que cuando €l bien o0 e mal se hallan situados en
una tal relacion que despiertan una emocion particular ademés de su pasion directa de
deseo 0 aversion, esta Ultima pasion debe adquirir nuevafuerzay violencia.

Esto sucede, entre otros casos, cuando un objeto excita pasiones contrarias, pues se
puede observar que una oposicidn de pasiones causa una nueva emocion en |os espiritus y
produce més desorden que la concurrencia de dos afecciones de igual fuerza. Esta nueva
emocion se funde facilmente en la pasion predominante y aumenta su violencia més alla
del limite a que hubiera llegado s no hubiera tropezado con una oposicion. Por esto
deseamos, naturalmente, o que esta prohibido y experimentamos un placer realizando
acciones meramente porque son contrarias a las leyes. EI mévil del deber, cuando se
opone alas pasiones, rara vez las domina, y cuando no logra este efecto, es méas bien mas
apto para aumentarlas, produciendo una oposicién en nuestros motivos y principios.

El mismo efecto se sigue ya surja la pasion de motivos internos o de obstaculos
externos. La pasién comunmente adquiere nueva fuerza y violencia en ambos casos. Los
esfuerzos gque el espiritu hace para dominar el obstaculo excitan alos espiritus animales y
vivifican la pasion.

La incertidumbre tiene e mismo efecto que la oposicion. La agitacion en e
pensamiento; los movimientos rapidos que realiza de un punto de vista a otro; la variedad
de las pasiones, que se suceden las unas a las otras, segun los diferentes puntos de vista,
produce una agitacion en el espiritu y las funde con la pasién principal.

No existe, segln mi opinion, otra causa natural de por qué la seguridad disminuye las
pasiones mas que e que suprime la incertidumbre, que las aumenta. El espirite
abandonado a si mismo languidece naturalmente, y para conservar su fuerza debe ser

248



Psikolibro

vivificado por una nueva oleada de pasion. Por la misma razén, la desesperacion, aunque
contraria ala seguridad, tiene lamismainfluencia.

Es cierto que nada anima mas poderosamente nuestra afeccion que € ocultar alguna
parte de su objeto cubriéndolo de una especie de sombra, lo que al mismo tiempo que nos
muestra lo suficiente para predisponernos en favor del objeto deja siempre algo para el
trabgjo de la imaginacion. Aparte que la obscuridad va siempre acompafada de una
especie de incertidumbre, € esfuerzo que la fantasia hace para completar |a idea agita los
espiritus animales y concede una fuerza adicional ala pasion.

Del mismo modo que la desesperacion y la seguridad, aunque contrarias entre si,
producen los mismos efectos, se observa que la ausencia tiene efectos contrarios, y segin
las diferentes circunstancias, aumenta o disminuye las pasiones. El duque de la
Rochefoucauld ha observado muy acertadamente que la ausencia destruye las pasiones
débiles, pero que aumenta las fuertes, del mismo modo que € viento apaga un candil e
inflama una hoguera. La ausencia continuada por largo tiempo debilita naturalmente
nuestra idea y disminuye la pasion; pero cuando la idea es tan intensa y vivida que pueda
conllevarla, € dolor que surge de la ausencia aumenta la pasion y le concede nueva
fuerzay violencia

Seccion V
De |os efectos del habito.

Nada posee un mayor influjo en el aumento y disminucién de nuestras pasiones, en la
conversion del placer en dolor y del dolor en placer, que € héabito y la repeticion. El
habito gerce dos efectos originales sobre el espiritu, produciendo facilidad para la
realizacion de una accion o0 concepcion de un objeto y después una tendencia o
inclinacion hacia €, y segun estos dos podemos explicar todos sus restantes efectos, por
muy extraordinarios que sean.

Cuando &l ama se aplica alarealizacion de una accion o ala concepcion de un objeto
al cual no estd acostumbrada hay una cierta inadaptacion en sus facultades y una
dificultad para los espiritus animales de moverse en la nueva direccion. Como esta
dificultad excita los espiritus, surgen de aqui la admiracién, la sorpresa y todas las
emociones que nacen de la novedad, que es en si misma agradable, como todo lo que
vivifica el espiritu en un grado moderado. Sin embargo, aungue |la sorpresa sea agradable
en si misma, como pone los espiritus animales en agitacion, no solo aumenta nuestras
afecciones agradables, sino también las dolorosas, segun €l principio precedente de que
toda emocion que precede 0 acompafa a una pasion se convierte facilmente en ella. Por
esto lo que es nuevo nos afecta mas y nos produce mas placer o més pena que la que,
estrictamente hablando, le corresponde. Cuando se presenta varias veces se pierde la
novedad, la pasion se calma, la agitacion de los espiritus pasa y consideramos |os objetos
con mayor tranquilidad.

Por grados, la repeticion produce la facilidad, que es otro principio poderoso del
espiritu humano y una fuente infalible de placer cuando la facilidad no va més alla de
ciertos limites. Es notable agui que el placer que surge de una facilidad moderada no
posee la misma tendencia que nace de la novedad, a aumentar tanto las afecciones
agradables como las dolorosas. El placer o facilidad no consiste tanto en una

249



Psikolibro

fermentacion de los espiritus como en su movimiento ordinario, que es a veces tan
poderoso que puede convertir € dolor en placer y darnos un goce por [o que en un primer
momento nos era mas aspero y desagradable.

Sin embargo, del mismo modo que la facilidad convierte el dolor en placer, transforma
frecuentemente el placer en dolor cuando es demasiado grande, y hace las acciones del
espiritu tan débiles y languidas que ya no son apropiadas para interesar nos y mantenerse
firmes. De hecho, rara vez se hacen desagradables por € habito mas que aquellos objetos
gue van acompariados naturalmente con alguna emocién o afeccion que se destruye por
una repeticion demasiado frecuente. Se pueden considerar las nubes, € cielo, los arboles
y las piedras, aunque se presenten repetidamente, sin experimentar aversion alguna; pero
cuando €l bello sexo, la musica o la buena comida, o alguna cosa que naturalmente pueda
ser agradable, se hace indiferente, produce facilmente la afeccion opuesta.

Sin embargo, € habito no sdlo concede la facilidad para realizar una accion, sino
también unainclinacién y tendencia hacia ella cuando no es enteramente desagradable y
no puede ser € objeto de una inclinacion. Y ésta es la razén de por qué la costumbre
aumenta todos los habitos activos, pero disminuye los pasivos, segun la observacion de
un eminente filésofo ya muerto(56). La facilidad quita fuerza a los habitos pasivos,
haciendo e movimiento de los espiritus animales débil y languido. Por € contrario, en
los activos los espiritus se hallan agitados por si mismosy la tendencia del espiritu les da
unanuevafuerzay losinclina més vigorosamente ala accion.

Seccién VI
La influencia de la imaginacion en las pasiones.

Es notable que entre la imaginacion y las afecciones existe una intima relacién y que
nada de 1o que afecta a la primera puede ser enteramente indiferente para las Ultimas.
Siempre que las ideas del bien y del mal adquieren una nueva vivacidad, las pasiones se
hacen mas violentas y siguen a la imaginacion en todas sus variaciones. No determinaré
S esto procede del principio arriba mencionado de que una emocién acompafiante se
convierte facilmente en la predominante; es suficiente para mi proposito que tenemos
muchos casos que confirman esta influencia de laimaginacion sobre las pasiones.

Un placer que nos es conocido nos afecta mas que algun otro que concedemos es
superior, pero de cuya naturaleza somos totalmente ignorantes. Del uno podemos
formarnos una idea particular y determinada; concebimos a otro bajo la nocion general
de placer, y es cierto que las ideas mas generales y universales son las que menos
influencia tienen sobre la imaginacion. Una idea general, aunque no es méas que unaidea
particular considerada desde un cierto punto de vista, es comunmente mas obscura, y esto
porque la idea particular por la que representamos una general no se halla fijada ni
determinada, sino que facilmente puede ser cambiada por otras ideas particulares que
serviran igualmente para la representacion.

Hay un famoso episodio de la historia de Grecia que puede servir para nuestro presente
proposito. Temistocles dijo a los atenienses que habia concebido un designio que seria
muy Util para el bien publico; pero que le eraimposible comunicarselo sin hacer fracasar
su gecucion, pues € éxito dependia tan solo del secreto con que fuese llevado a cabo.
Los atenienses, en lugar de concederle plenos poderes para obrar como le pareciera

250



Psikolibro

conveniente, le ordenaron que comunicase su plan a Aristides, en cuya prudencia tenian
entera confianza y a cuya opinion estaban resueltos a someterse ciegamente. El plan de
Temistocles era el de incendiar secretamente |a flota de todos los estados griegos, que se
hallaba reunida en un puerto vecino, y la cual una vez destruida hubiera concedido a los
atenienses la supremacia, sin rival alguno, en el mar. Aristides volvid a la asamblea y
narré que nada seria més ventgjoso que el plan de Temistocles, pero que a mismo tiempo
nada seria mas injusto, en vistade lo cual e pueblo unanimemente rechazo el proyecto.

Un historiador reciente admira este pasgje de la historia antigua como el més singular
gue pueda encontrarse en alguna parte. «Aqui -dice- no son los fil6sofos, a quienes es
facil en sus escuelas establecer las mas sutiles maximas y las méas sublimes reglas de la
moralidad, los que deciden que €l interés no debe ser preferido alajusticia. Es un pueblo
entero interesado en la proposicion que se le hace -y que considera como de importancia
para e bien pablico-, quien, sin embargo, la rechaza unanimemente, sin vacilacion
alguna, porque es contraria a la justicia.» Por mi parte no veo nada tan extraordinario en
este proceder de los atenienses. Las mismas razones que hacen tan facil paralos filésofos
establecer aguellas maximas sublimes tienden, en parte, a disminuir € mérito de una
conducta tal de un pueblo. Los fildsofos jamas eligen entre provecho y honradez, porque
sus decisiones son generales y ni sus pasiones ni su imaginacion se hallan interesadas en
los objetos. Aunque en e presente caso la ventagja erainmediatamente para | os atenienses,
como ésta era conocida tan solo por una idea general de ventagja, sin ser concebida por
unaidea particular, debia tener una influencia menos considerable sobre laimaginacion y
provocar una tentacion menos violenta que si hubieran sido conocidas todas sus
circunstancias; de otro modo seria diflcil de concebir como un pueblo entero injusto y
violento, como lo son comunmente los hombres, se hubiera adherido a la justicia y
hubiera rechazado un considerable provecho.

Una satisfaccion que hemos experimentado hace poco, y de la cua tenemos un
recuerdo fresco y reciente, actla con mas violencia sobre la voluntad que otra cuyas
huellas se hayan debilitado y casi borrado. ¢De donde procede esto mas que de que la
memoria, en & primer caso, ayuda a la fantasiay concede una fuerza y vigor adiciona a
sus concepciones? La imagen del placer pasado, por ser fuerte y violenta concede estas
cualidades a laidea del placer futuro, que se halla enlazado con ella por una relacién de
semejanza.

Un placer que es conforme al género de vida en que hemos entrado excita més nuestros
deseos y apetitos que otro extrano a é. Este fendmeno puede ser explicado por el mismo
principio.

Nada es mas capaz de producir una pasion en el espiritu que la elocuencia, por la que
los objetos de aquélla se pintan con sus colores mas intensos y vivos. Podemos reconocer
por nosotros mismos que un objeto determinado es valido y otro odioso; pero hasta que el
orador excita la imaginacion y les da fuerza, estas ideas pueden tener tan solo una
influencia débil sobre la voluntad o |as afecciones.

La elocuencia no es siempre necesaria. La simple opinion de otra persona, espe-
cialmente cuando esta reforzada por la pasion, producira una idea del bien o el mal que
influya sobre nosotros, y que de otro modo seria totalmente olvidada. Esto pro cede del

251



Psikolibro

principio de la simpatia 0 comunicacion y la ssmpatia no es, como yo he hecho observar,
mas gue la conversion de unaidea en unaimpresion por lafuerza de laimaginacion.

Es notable que las pasiones vivaces generamente acompafian a una imaginacion vivaz.
En este respecto, 10 mismo que en otros, la fuerza de la pasion depende tanto del
temperamento de la persona como de la situacion del objeto.

Y o he hecho observar ya que la creencia no es mas que una idea vivaz relacionada con
una impresion presente. Esta vivacidad es la circunstancia requerida para excitar todas
nuestras pasiones, tanto las tranquilas como las violentas; no tiene una meraficcion de la
imaginacion, ningun influjo considerable sobre las dos clases de pasiones, pues es
demasiado débil parainteresar a espiritu o ir acompariada de emocion.

Seccion VI
Dela contiguidad y distancia en espacio y tiempo.

Existe unarazon clara de por qué algo que nos es contiguo en el espacio o en € tiempo
debe ser concebido con una peculiar fuerzay vivacidad y sobrepujar atodo otro objeto en
cuanto a su influencia sobre la imaginacion. Nuestro yo nos es intima mente presente, y
todo lo que se halarelacionado con el yo debe participar de esta propiedad. Pero cuando
un objeto se hallatan lgos que ha perdido la ventaja de esta relacién, porque cuanto més
lgjos se halla su idea se hace mas débil y obscura, requerira de un examen maés particular.

Es claro que la imaginacion no puede olvidar totalmente los puntos del espacio y €l
tiempo, en los cuales existimos, sino que recibe frecuentes advertencias referentes a ellos
por parte de las pasiones y sentidos, de modo que aunque dirija su atencion a objetos
extrafios y remotos se ve obligada en cada momento a reflexionar sobre € presente. Es
notable que a concebir los objetos que consideramos como reales y existentes los
tomamos en su propio orden y situacion y no pasamos jaméas de uno a otro que esté
distante de é sin recorrer, a menos rapidamente, todos los objetos que se halan
interpuestos entre ellos. Cuando reflexionamos, por consiguiente, sobre un objeto distante
de nosotros, no sélo nos hallamos obligados a buscarle en un principio pasando a través
de todos los espacios intermedios entre nosotros y €l objeto, sino que debemos renovar
este progreso en cada momento, siendo en cada instante llevados a considerarnos a
nosotros Mismos y a nuestra presente situacion. Se concibe facilmente que esta
interrupcion debe debilitar la idea interrumpiendo la accién del espiritu e impidiendo que
la concepcion sea tan intensa y continua como cuando reflexionamos sobre objetos mas
proximos. Cuantos menos pasos hay que dar parallegar al objeto y cuanto mas facil es el
camino menos se siente esta disminucion de la vivacidad; pero puede ser alin observada,
en mayor 0 menor proporcion, cuando existen grados mas elevados de distancia y
dificultad.

Debemos considerar aqui dos géneros de objetos, los contiguos y los remotos, los
primeros de los cuales, mediante su relacion con nosotros MisMos, Se gproximan a una
impresion en fuerza y vivacidad; los dltimos, por razon de la interrupcion en nuestra
manera de concebirlos, aparecen méas débiles e imperfectos. Este es su efecto sobre la
imaginacion. Si mi razonamiento es exacto, deben tener un efecto proporcional sobre la
voluntad y las pasiones. Los objetos contiguos deben tener una influencia muy superior a
la de los distantes y remotos. De acuerdo con esto hallamos en la vida corriente que los

252



Psikolibro

hombres se interesan principamente por los objetos que no se hallan muy remotos en el
espacio o0 en e tiempo, gozando del presente y abandonando lo que estalejos a azar y la
fortuna. Hablad a un hombre de su condicion dentro de treinta afios, y no 0s haré caso;
habladle de lo que sucedera mafiana, y 0s prestara su atencion. La rotura de un espejo nos
interesa més cuando sucede en nuestra casa que €l incendio de una casa cuando tiene
lugar a algunas leguas de distancia.

Ademas, aunque la distancia, tanto en €l espacio como en € tiempo, tiene un efecto
considerable sobre la imaginacion, y mediante ésta sobre la voluntad y las pasiones, las
consecuencias de la distancia en e espacio son muy inferiores a las de la distancia en €l
tiempo. Veinte afos son ciertamente una pequefia distancia de tiempo en comparacion
con lo que la historia 0 aun la memoria de los hombres puede decirnos, y, sin embargo,
dudo que mil leguas o0 la mayor distancia en el espacio que puede presentarnos la tierra
debilite nuestras ideas y disminuya nuestras pasiones de un modo tan notable. Un
comerciante de las Indias Occidentales os dira que no carece de interés por 10 que pasa en
Jamaica, aungue pocos dirigen su atencion tan lgjos en e futuro que teman accidentes
muy remotos.

La causa de este fendmeno debe radicar en las diferentes propiedades del espacio y del
tiempo. Sin necesidad de recurrir a la metafisica, todo € mundo puede observar
facilmente que e espacio o la extension consiste en un nUmero de partes coexistentes
dispuestas en cierto orden y capaces de estar presentes al mismo tiempo a la vista o €l
tacto. Por € contrario, €l tiempo o la sucesién, aunque consiste igualmente en partes, no
nos presenta mas gque una de ellas cada vez y nunca dos de ellas pueden ser coexistentes.
Estas cualidades de los objetos tienen un efecto correspondiente sobre la imaginacion.
Las partes de la extension, siendo susceptibles de una union en los sentidos, adquieren
una unién en la fantasia, y como la presentacién de una parte no excluye la de otra, la
transicion o paso del pensamiento a través de las partes contiguas se hace por este medio
mas sencillo y f&cil. Por otro lado, la incompatibilidad de las partes del tiempo, en su
existenciareal, las separa en laimaginacion y hace mas dificil para esta facultad el seguir
una larga sucesion de series de sucesos. Cada parte debe presentarse separada 'y solay no
puede de un modo regular entrar en lafantasia sin expulsar de ellala que se supone que la
precedia inmediatamente. Por esto una distancia en € tiempo causa una mayor interrup-
cion en e pensamiento que una distancia igual en € espacio; por consiguiente, debilita
mas considerablemente una idea y, en consecuencia, las pasiones que dependen en gran
medida de laimaginacion, segin mi sistema.

Existe otro fendmeno de igual naturaleza que € precedente, a saber: los efectos
superiores de la misma distancia en € futuro que en e pasado. Esta diferencia con
respecto a la voluntad sera facilmente explicada. Como ninguna de nuestras acciones
puede alterar el pasado, no es extrafio que no determine éste la voluntad; pero con
respecto alas pasiones, la cuestion queda intactay es merecedora de que se examine.

Ademas de la inclinacién a una progresion gradual a través de los puntos del espacio y
el tiempo, poseemos otra particularidad en nuestro modo de pensar que concurre a
producir este fendbmeno, Seguimos siempre la sucesion del tiempo en la disposicion de
nuestras ideas y pasamos mas fécilmente al que le sigue inmediatamente que a que le
precede. Podemos concluir esto, entre otros casos, del orden que se observa siempre en
las narraciones histéricas. Sélo una necesidad absoluta puede obligar al historiador a

253



Psikolibro

romper e orden cronoldgico y dar la precedencia en su narracién a un suceso que en
realidad fue posterior a otro.

Esto se aplicara facilmente a la presente cuestion s reflexionamos sobre 1o que he
hecho observar antes, a saber: que la situacién presente de una persona es siempre la que
corresponde a la imaginaciéon y que desde aqui avanzamos hacia la concepciéon de un
objeto distante. Cuando el objeto pertenece a pasado, la progresion del pensamiento para
llegar a él desde el presente es contraria ala naturaleza y va de un punto ddl tiempo a otro
gue le precede y de éste a otro precedente, en oposicion a curso natural de la sucesion.
Por otra parte, cuando dirigimos nuestro pensamiento a un objeto futuro, nuestra fantasia
fluye a lo largo de la corriente del tiempo y llega a objeto en un orden que parece mas
natural, pasando siempre de un punto del tiempo a lo gque le es inmediatamente posterior.
Lafacil progresion de las ideas favorece la imaginacion y la hace concebir su objeto de
un modo mas intenso y pleno que cuando algo se opone constantemente a nuestro paso y
nos hallamos obligados a salvar las dificultades que surgen de la inclinacién natural de
nuestra fantasia. Un grado pequefio de distancia en el pasado tiene, por consiguiente, un
efecto mayor, interrumpiendo y debilitando nuestra concepcién, que uno mucho méas
grande en € futuro. De este efecto sobre la imaginacion se deriva su influencia sobre la
voluntad y las pasiones.

Existe otra causa que también contribuye a mismo efecto, y procede también de la
propiedad de la fantasia por la que somos determinados a seguir la sucesion del tiempo
por una sucesion similar de las ideas. Cuando desde el momento presente consideramos
dos puntos del tiempo igualmente distantes en e futuro y en € pasado, es evidente que,
abstractamente considerada, su relacion con e presente es casi igual, pues del mismo
modo que el futuro sera alguna vez presente, el pasado fue una vez presente. Por
consiguiente, si podemos suprimir esta propiedad de la imaginacion, una distancia igual
en € pasado y en € futuro tendra igua influencia. No sblo es esto cierto cuando la
fantasia permanece fija'y desde el momento presente inspecciona € pasado y € futuro,
sino también cuando cambia de situacion y nos coloca en diferentes periodos de tiempo.
Pues del mismo modo que, por una parte, suponiéndonos existentes en un punto del
tiempo interpuesto entre el instante presente y el objeto futuro hallamos que e objeto
futuro se nos aproximay el pasado se aparta y se hace mas distante, suponiéndonos, por
otra, existentes en un punto de tiempo interpuesto entre el presente y el pasado el pasado
se nos aproxima y e futuro se hace mas distante. Pero, segin la propiedad arriba
mencionada de la fantasia, escogemos maés bien € fijar nuestro pensamiento en un punto
de tiempo interpuesto entre el presentey e futuro que en uno colocado entre el presentey
el pasado. Més bien avanzamos que retardamos nuestra existencia, y, siguiendo lo que
parece la sucesion natural del tiempo, procedemos del pasado a presente y del presente al
futuro, por lo que concebimos el futuro como aproximandose cada momento mas a
nosotros y el pasado como apartandose. Una distancia igual, por consiguiente, en €
pasado y € futuro no posee € mismo efecto sobre la imaginacion, y esto porque
consideramos a la una como continuamente aumentando y a la otra como continuamente
disminuyendo. La fantasia anticipa e curso de las cosas y considera a objeto en la
condicion haciala cual tiende y también en la que se estima como presente.

Seccion VI
Continuacién del misino asunto.

254



Psikolibro

Asi, hemos explicado tres fendmenos gque parecian muy notables: por qué la distancia
debilitala concepcion y la pasion, por que la distanciaen e tiempo tiene un mayor efecto
gue en €l espacio, y por gué la distancia en el tiempo pasado tiene alin mayor efecto que
en el futuro. Debemos ahora considerar tres fendbmenos que parecen ser en cierto modo el
reverso de éstos: por qué una gran distancia aumenta nuestra estima 'y admiracion por un
objeto, por qué una distancia tal la aumenta mas en el tiempo que en el espacio y una
distancia en €l tiempo pasado mas que en € futuro. La curiosidad del asunto espero que
me excusara de detenerme por algun tiempo en €.

Para comenzar con e primer fendmeno, de por qué una gran distancia aumenta nuestra
admiracion por un objeto, es evidente la mera vista o contemplacion de la grandeza; ya
sea en la sucesion o en la extension, eleva nuestra ama y nos proporciona un sensible
deleite y placer. Una amplia llanura, € océano, la eternidad, la sucesién de varias edades,
son objetos agradables y sobrepujan alos que, aunque bellos, no acompafian su belleza de
una grandeza apropiada. Ahora bien: cuando un objeto muy distante se presenta a la
imaginacion, reflexionamos, naturalmente, sobre la distancia interpuesta entre é y
nosotros, y concibiendo por este medio algo grande y magnifico, experimentamos la
satisfaccion que le es usual. Como la fantasia pasa facilmente de una idea a otra
relacionada con ella y transporta a la segunda todas las pasiones despertadas por la
primera, la admiracion que se dirige a la distancia se difunde naturalmente sobre los
objetos distantes. Seguin esto, hallamos que no es necesario que el objeto esté actualmente
lgjos de nosotros para producir nuestra admiracion, sino que es suficiente que por una
natural asociacion de ideas |leve nuestra atencion a una considerable distancia. Un gran
vigjero, aun en nuestra misma habitacion, pasara por una persona extraordinaria, del
mismo modo que una medalla griega, aun en nuestro gabinete, se estima siempre como
una curiosidad valuable. Aqui €l objeto, por una transicion natural, lleva nuestra atencion
aladistancia, y la admiracion que surge de la distancia, por otratransicion natural, recae
sobre €l objeto.

Sin embargo, aunque toda gran distancia produce una admiracion por el objeto distante,
una distancia en € tiempo tiene una influencia mas considerable que en € espacio. Los
bustos y las inscripciones antiguas son mas estimados que |as pinturas japonesas, y, para
no mencionar a los griegos y romanos, €s cierto que consideramos con mas veneracion a
los antiguos caldeos y egipcios que a los modernos chinos y persas y empleamos mas
trabajo infructuoso en aclarar la historia y cronologia de los primeros que nos costaria
hacer un vigje e informarnos del caracter, ciencia y gobierno de los ultimos. Me veo
obligado a hacer una digresion para explicar este fendmeno.

Es una cualidad f&cil de observar en la naturaleza humana que una oposicion que no
nos desanima e intimida enteramente tiene més bien €l efecto contrario y nos inspira una
grandeza y magnanimidad més que ordinaria. Reuniendo nuestras fuer zas para vencer la
oposicién vigorizamos nuestra alma y le concedemos una elevacion que de otro modo no
habria adquirido jamés. La docilidad, haciendo indtil nuestra fuerza, nos hace insensibles
aé€lla, perolaoposicion ladespiertay la emplea

Esto es también cierto en la reciproca. La oposicion no sdlo eleva € alma, sino que
cuando esta e amallena de valor y magnanimidad busca en cierto modo la oposicion.

255



Psikolibro

Spumantemque dari pecora inter inertia votis Optat aprum, aut fulvum descendere
monte leonem.

Todo lo que mantiene y nutre las pasiones nos es agradable, lo mismo que, por €
contrario, lo que las debilita y atentia es desagradable. Como la oposicion tiene € primer
efecto y lafacilidad € contrario, no es de maravillar que e espiritu, en ciertos estados,
desee laprimeray se oponga ala segunda.

Estos principios tienen un efecto sobre la imaginacion lo mismo que sobre |as pasiones.
Para convencernos de esto solo necesitamos considerar la influencia de la altura 'y la
profundidad sobre esta facultad. Una gran elevacion de lugar produce una especie de
sublimidad a laimaginacion y da una fingida superioridad sobre los que estan més abajo,
y, por e contrario, una imaginacién sublime y potente sugiere la idea de ascenso y
elevacion. De agui procede que asociamos, en cierto modo, la idea de o que es bueno
con lade lo atoy e mal con la bajeza. El cielo se supone que esta arriba y € infierno
abajo. A un genio noble se le llama elevado y sublime. Atque udam spernit humum
fugiente penna. Por €l contrario, una concepcion vulgar y trivia es llamada
indiferentemente baja 0 mediocre. Se llama a la prosperidad ascenso y a la adversidad
caida. Los reyes y los principes se supone que se halan colocados en la cumbre de los
negocios humanos, de igual modo que de los aldeanos y los jornaleros se dice que se
hallan en el mas bajo estado. Estos modos de pensar y de expresarnos no son de tan poca
consecuencia como puede parecer a primeravista.

Es evidente, para €l sentido comin lo mismo que para la filosofia, que no existe
diferencia esencia ni natural entre alto y bajo y que esta distincion surge tan sélo de la
gravitacion de la materia que produce un movimiento desde un término al otro. La misma
direccion que en nuestra parte del globo se [lama ascendente se denomina descendente en
nuestros antipodas, 1o que no puede proceder mas que de la contraria tendencia de los
cuerpos. Ahora bien: es cierto que la tendencia de los cuerpos operando continuamente
sobre nuestros sentidos debe producir por € hébito una tendencia igual en la fantasia, y
gue cuando consideramos un objeto situado en una elevacion la idea de su peso nos
produce una tendencia a transportarle del lugar en que se halla colocado a lugar
inmediatamente inferior, y asi sucesivamente hasta que lleguemos al suelo, lo que detiene
al mismo tiempo a cuerpo y a nuestra imaginaciéon. Por analoga razon sentimos una
dificultad en €l ascenso y no pasamos sin una especie de repugnancia de lo inferior alo
gue esta situado més arriba, como s nuestras ideas adquirieran una especie de gravedad,
tomada de sus objetos. ¢No es una prueba de esto que la facilidad, tan buscada en la
musica y la poesia, se Ilame la caida o cadencia de la armonia o periodo, sugiriendo la
idea de lafacilidad la de descenso, del mismo modo que el descenso produce facilidad?

Puesto que laimaginacién, por consiguiente, al pasar de lo bajo alo alto encuentra una
oposicion en sus propiedades y principios internos, y puesto que el alma cuando se halla
elevada con alegriay valor busca en cierto modo la posesion y camina con presteza por si
misma hacia una escena de pensamiento o accion donde su valor encuentre una materia
para adimentarse y emplearse, resulta que todo lo que vigoriza y exata nuestra ama, ya
excitando las pasiones o la imaginacion, concede a la fantasia esta tendencia a ascenso y
la determina a caminar en contra de la corriente natural de sus pensamientos y
concepciones. Este progreso ascendente de la imaginacion produce la disposicion
presente del espiritu, y la dificultad, en lugar de extinguir su vigor y presteza, tiene €l

256



Psikolibro

efecto contrario, manteniéndolo y aumentédndolo. La virtud, e genio, € poder y las
riquezas se asocian por esta razon con la elevacion y la sublimidad, del mismo modo que
la pobreza, esclavitud y estupidez se unen con €l descenso y la bajeza. Si sucediese con
nosotros lo mismo que dice Milton gue sucede con los angeles, para quienes el descenso
es adverso y que no pueden descender sin trabajo e impulso, el anterior orden de cosas
cambiaria totalmente; de donde se ve que la verdadera naturaleza del ascenso y descenso
se deriva de la dificultad y tendencia antedichas, y que, por consecuencia, cada uno de
sus efectos procede de este origen.

Todo esto se aplica facilmente a la presente cuestion de por qué una distancia
considerable en el tiempo produce una mayor veneracion con respecto a los objetos
distantes que una distancia igual en e espacio. La imaginacién se mueve con mayor
dificultad a pasar de un momento del tiempo a otro que en su transicion a través de las
partes del espacio, y esto porque e espacio 0 extension aparece unido para nuestros
sentidos, mientras que e tiempo o0 sucesion se halla siempre interrumpido y dividido.
Esta dificultad, cuando va unida a una pequefia distancia interrumpe y debilita la fantasia,
pero tiene un efecto contrario cuando el intervalo es grande. El espiritu elevado por la
amplitud de su objeto se halla ain méas elevado por la dificultad de la concepcién, y
hallandose obligado en todo momento a renovar sus esfuerzos en la transicion de un
momento de tiempo a otro siente una disposicién méas vigorosa y sublime gue en la
transicion a través de las partes del espacio, donde las ideas fluyen con mas comodidad y
facilidad. En esta disposicién, laimaginacion, pasando de la consideracion de la distancia
a la contemplacion de los objetos distantes, nos proporciona una veneracion
correspondiente por €ellos, y ésta es la razén de por qué todos los restos de la antigliedad
Son tan preciosos a nuestra vista'y aparecen de més valor que todo 10 que pueda traerse de
las partes méas remotas del mundo.

El tercer fendmeno que he notado constituira una plena confirmacion de esto. No toda
separacion en el tiempo tiene el efecto de producir veneracion y estima. No somos aptos
para imaginar que nos sobrepujara nuestra posteridad o que igualara a nuestros
antecesores. Este fendmeno es mas notable porque una distancia en el futuro no debilita
nuestras ideas tanto como una distancia igual en € pasado. Aunque una separacion en el
pasado, cuando es muy grande, aumenta nuestras pasiones mas gue una separacion igual
en € futuro, una separaci 0n pequefia tiene més grande influencia para disminuirla.

Seglin nuestro modo corriente de pensar, nos hallamos situados en una especie de
estacion intermedia entre e pasado y €l futuro, y 1o mismo que nuestra imaginacion
experimenta una especie de dificultad caminando a lo largo del primero y de facilidad
siguiendo €l curso del ultimo, la dificultad sugiere la nocion del ascenso y lafacilidad la
contraria. Por esto imaginamos gque nuestros antecesores se halan en cierto modo sobre
nosotros y nuestra posteridad bajo nosotros. Nuestra fantasia no llega sin esfuerzo a la
unay alcanza facilmente la otra, esfuerzo que debilita la concepcién cuando la distancia
€s escasa, pero que ampliay eleva la imaginacion cuando va acompariada de un objeto
apropiado. Por otra parte, la facilidad auxilia a la fantasia en una distancia pequefia, pero
le quita fuerza cuando contempla una distancia considerable.

No estara de mas, antes de degjar la cuestion de la voluntad, resumir en pocas palabras
todo lo que se ha dicho con respecto de ella, para presentarlo en conjunto més claramente
ante los ojos del lector. Lo que comunmente se entiende por pasion es una emocion

257



Psikolibro

sensible y violenta del espiritu cuando se nos presenta algun bien o mal o algun objeto
gue por la estructura originaria de nuestras facultades es adecuado para excitar un apetito.
Por razon entendemos las af ecciones del mismo género que las primeras, pero que actian
de un modo mas tranquilo y no causan una perturbacion en e temperamento, tranquilidad
gue nos induce a un error con respecto a ellas y nos hace considerarlas como
conclusiones tan solo de nuestras facultades intelectuales. Tanto las causas como los
efectos de estas pasiones violentas y tranquilas dependen en gran medida del
temperamento y disposicion peculiar de cada individuo. En general, las pasiones
violentas tienen una influencia més poderosa sobre la voluntad, aunque sucede que las
tranquilas, cuando son fortalecidas por la reflexion y secundadas por la resolucion, son
capaces de dominarla en sus méas furiosos movimientos. Lo que hace todo este asunto
mas incierto es que una pasion tranquila puede transformarse facilmente en una violenta
por un cambio de temperamento o por las circunstancias y situacién del objeto, como, por
gjemplo, la apropiacion de la fuerza de una pasion acompafiante, € habito o la excitacion
de laimaginacion. En total, la lucha de pasién y razon, como se dice, diversificala vida
humana y hace no solo a los hombres contemporaneos, sino también los de distintas
épocas, tan diferentes. La filosofia puede solamente explicar algo de los mas grandes y
notables sucesos de esta lucha, pero debe abandonar las mas pequefias y delicadas
revoluciones por depender de principios demasiado fmos y diminutos para su
comprension.

Seccion I1X
De las pasiones directas.

Es fécil observar que las pasiones, tanto directas como indirectas, estan fundamentadas
en el dolor y e placer y que para producir una afeccion de cualquier género se requiere
tan sOlo presentar algo bueno o malo. A la supresion del dolor y placer sigue
inmediatamente la desaparicion del amor y odio, orgullo y humildad, deseo y aversion y
de las mas de nuestras impresiones reflexivas o secundarias.

Las impresiones gque surgen del bien y el mal del modo mas natural y con la menor
preparacion son las pasiones directas del deseo y aversion, pena y alegria, esperanza y
temor, juntamente con lavolicion. El espiritu, por un instinto original, tiende a unirse con
el bien y a evitar e mal, aunque sean concebidos meramente en idea y considerados
como existentes en un periodo futuro del tiempo.

Suponiendo que existe una impresién inmediata de dolor o placer y que ésta nace de un
objeto relacionado con nosotros o con los otros, dicha impresion no evitara lainclinacion
0 aversion y las emociones consecuentes, sino que, concurriendo con ciertos principios
del espiritu humano, excitara las nuevas impresiones del orgullo o humildad, amor u
odio. Estainclinacion que nos une con € objeto o nos separa de é contindia ain actuando,
pero en unidon con las pasiones indirectas que surgen de una doble relacion de
impresiones e ideas.

Estas pasiones indirectas, siendo siempre agradables o desagradables, conceden a su
modo una fuerza adicional a las pasiones directas y aumentan nuestro deseo y aversion
hacia € objeto. Asi, una serie de telas delicadas produce placer por su belleza, y este
placer produce las pasiones directas o las impresiones de volicion o deseo. Ademas,
cuando estas telas se consideran como perteneciéndonos la doble relacién nos sugiere el

258



Psikolibro

sentimiento del orgullo, que es una pasién indirecta, y e placer que acomparia a esta
pasion vuelve de nuevo a las afecciones directas y da nueva fuerza a nuestro deseo o
volicion, alegria o esperanza.

Cuando un bien es cierto o probable produce aegria. Cuando un ma se halla en la
misma situacion surge tristeza o pena.

Cuando un bien o un mal esincierto dalugar al miedo o la esperanza, seguin los grados
de incertidumbre de un lado o de otro.

El deseo surge de un bien considerado en si y la aversion se derivadel mal. La voluntad
actla por si misma cuando €l bien o laausencia del mal puede conseguirse por una accion
del espiritu o del cuerpo.

Ademas del bien y e mal, o, con otras palabras, del dolor y €l placer, las pasiones
directas surgen frecuentemente de un impulso natural o instinto que es totalmente
inexplicable. De este género es e deseo de castigo para nuestros enemigos 'y de felicidad
para nuestros amigos, € hambre, la voluptuosidad y algunos otros apetitos corporales.
Estas pasiones, propiamente hablando, producen bien o mal y no proceden de ellos, como
las otras afecciones.

Ninguna de las afecciones directas parece merecer especial atencion, excepto la
esperanza y € temor, que intentaremos explicar aqui. Es evidente que € mismo suceso
gue por su certeza produciria pena o alegria da siempre lugar al miedo o |la esperanza
cuando es solo probable o incierto. Por consiguiente, para entender la razon de por qué
esta circunstancia trae consigo una diferencia tan considerable debemos reflexionar sobre
lo que yo ya he adelantado en e precedente libro con respecto a la naturaleza de la
probabilidad.

La probabilidad surge de una oposicion de casualidades o causas por las que no le es
permitido a espiritu fijarse en uno de los dos términos, sino que es llevado
incesantemente del uno a otro, y en e mismo momento se halla determinado a
considerar un objeto como existente y en otro momento como lo contrario. La ima
ginacion o entendimiento, llamesele como se quiera, fluctia entre dos concepciones
opuestas, y aungue quiza pueda hallarse mas inclinada de un lado que de otro, le es
imposible, por razén de la oposicion de causas 0 casualidades, el permanecer en uno de
ellos. El pro y @ contra de la cuestion prevalecen dternativamente, y € espiritu, al
considerar el objeto en sus principios opuestos, halla una contrariedad tal que usualmente
destruye toda certidumbre y opinion establecida.

Supongamos, pues, que un objeto de cuya realidad estamos dudosos es un objeto de
deseo 0 aversion: es evidente que, segun que € espiritu seincline aun lado o a otro, debe
sentir una impresion momentanea de alegria o tristeza. Un objeto cuya existencia
deseamos nos produce satisfaccion cuando reflexionamos acerca de las causas que |o
producen, y por la misma razdn excita pena o dolor por la consideracion opuesta; de
modo que de la misma manera que el entendimiento en todas las cuestiones probables se
halla oscilante entre dos puntos de vista contrarios, deben las afecciones hallarse
divididas entre dos emociones opuestas.

Ahora bien: si consideramos €l espiritu humano, hallaremos que, con respecto a las
pasiones, no es andlogo a un instrumento musical de viento, que, recorriendo todas las

259



Psikolibro

notas, deja de sonar en cuanto cesa de pasar €l aire, Siho que se parece mas bien a un
instrumento de cuerda, en el que después de cada golpe de arco las vibraciones conservan
algin sonido, que gradual e insensiblemente desaparece. La imaginacion es
extremamente rgpida y agil, pero las pasiones son lentas y tenaces, por cuya razon,
cuando se presenta un objeto que aporta una variedad de aspectos para la primera 'y de
emociones para las segundas, aungue la fantasia pueda cambiar de puntos de vista con
una gran celeridad, cada golpe de arco no producira una nota clara y distinta de pasion,
Sino que unade las pasiones se mezclaray confundira siempre con las otras. Seguin que la
probabilidad se incline hacia el bien o hacia € mal, la pasion de alegria o tristeza
predominara en e complegjo, porque la naturaleza de la probabilidad es buscar un nimero
superior de casos 0 azares de un lado, o, lo que es o mismo, un nimero superior de
reapariciones de una pasion, 0 puesto que las pasiones separadas se hallan reunidas en
una, un grado superior de esta pasion. Esto es, en otras palabras: la pena y la aegria,
mezclandose entre si mediante |os puntos de vista contrarios de la imaginacion, producen
por su unién |as pasiones de esperanza y temor.

Con este motivo puede ser expuesta una cuestion muy notable relativa a la oposicion de
las pasiones, gue constituye nuestro presente asunto. Se puede observar que cuando los
objetos de las pasiones contrarias se presentan a un mismo tiempo, ademas del aumento
de la pasion predominante (que ya ha sido expuesto y que cominmente surge a primer
choque o encuentro), sucede algunas veces que ambas pasiones existen sucesivamente y
por pequefios intervalos, a veces que se destruyen reciprocamente y ninguna surge, y a
veces que ambas quedan unidas en e espiritu. Debemos, por consiguiente, preguntarnos
por qué teoria podemos explicar estas variaciones y a qué principios generales podemos
reducirlas.

Cuando las pasiones contrarias surgen de objetos enteramente diferentes se presentan
alternativamente porque la falta de relacion entre las ideas separa las impresiones entre si
y evita su oposicion. Asi, cuando un hombre se halla afligido por la pérdidade un pleito y
alegre por € nacimiento de un hijo, € espiritu, pasando del objeto agradable al
desagradable, seala que sealavelocidad con que verifica este movimiento, puede apenas
poner de acuerdo una afeccidon con la otra y permanece entre ellas en un estado de
indiferencia.

Se logra mas facilmente este estado de calma cuando &l mismo suceso es de naturaleza
compleja 'y contiene algo adverso y algo favorable en sus diferentes circunstancias; pues
en este caso las dos pasiones, mezclandose entre si por medio de esta relacion, se hacen
reciprocamente destructoras y dejan a espiritu en perfectatranquilidad.

Supdngase, en tercer lugar, que el objeto no es un compuesto de bien y mal, sino que se
considera como probable o improbable en algun grado. En este caso yo afirmo que las
pasiones contrarias se hallaran presentes a un mismo tiempo en el espiritu y en lugar de
destruirse o modificarse las unas a las otras subsistirdn juntas y produciran una tercera
impresion o afeccion por su unidn. Las pasiones contrarias no son capaces de destruirse
entre si més que cuando sus movimientos contrarios se encuentran exactamente y son
opuestos en sus direcciones |o mismo gue en las sensaciones que producen. Este exacto
encuentro depende de las relaciones de las ideas de las que se derivan, y s mas 0 menos
perfecto segin los grados de la relacion. En el caso de la probabilidad, los casos
contrarios estén hasta tal punto relacionados, que determinan la existencia o no existencia

260



Psikolibro

de un mismo objeto. Pero esta relacion se halla lgjos de ser perfecta, pues algunos de los
casos se hallan en favor de la existenciay otros en €l de la no existencia, que son objetos
totalmente incompatibles. Es imposible considerar con una vision firme los casos
opuestos y los sucesos que dependen de ellos; es necesario que la imaginacion pase
alternativamente de unos a otros. Cada punto de vista de la imaginacion produce una
pasion peculiar, que decae por grados y es seguida de una sensible vibracion después de
cada golpe de arco. La incompatibilidad de los puntos de vista impide que las pasiones
choquen en unalinearecta, si se me permite esta expresion; pero su relacion es suficiente
para mezclar sus emociones débiles. De esta manera, surgen la esperanzay el temor de la
diferente mezcla de las pasiones opuestas de pena y alegria y de su perfecta union y
enlace.

En conjunto, las pasiones contrarias se suceden las unas a las otras alternativamente
cuando surgen de diferentes objetos, se destruyen mutuamente cuando proceden de
diferentes partes de un mismo objeto, y subsisten ambas y se mezclan entre si cuando se
derivan de los casos o0 posibilidades contrarias e incompatibles de las que un objeto
depende. La influencia de la relacion de ideas se ve claramente en esta cuestion. Si los
objetos de las pasiones contrarias son completamente diferentes, las pasiones son como
dos liquidos opuestos en diferentes vasijas, que no tienen influencia el uno sobre € otro.
Si los objetos estan intimamente unidos, las pasiones son como un acali y un écido, que
al mezclarse se destruyen el uno a otro. Si la relacion es mas imperfecta y consiste en
puntos de vista contradictorios con respecto a mismo objeto, las pasiones son como el
aceitey el vinagre, que, aunque mezclados, no se unen nunca perfectamente ni forman un
cuerpo unico.

Como la hipétesis referente a la esperanza y a temor es evidente por si misma,
debemos ser més concisos en nuestras pruebas. Unos cuantos argumentos poderosos
valen mas que muchos débiles.

Las pasiones de temor y esperanza pueden surgir cuando los casos son iguales de
ambos lados y no se puede descubrir superioridad alguna por parte del uno o del otro. Es
mas, en esta situacion las pasiones son tanto més fuertes cuanto menos fundamento tiene
€l espiritu para permanecer en ellay cuanto mas es arrastrado en la mayor incertidumbre.
Si seinclina e mayor grado de probabilidad del lado de la pena se vera inmediatamente
gue la pasion toma la composicion y aspecto del temor. Si aumenta la probabilidad, y por
este medio la pena, la pasion se afirma més y més, hasta que por fin pasa insensiblemente
-mientras que la alegria disminuye de un modo continuo- a la ssmple pena. Si cuando se
haya llegado a esta situaciéon se disminuye la pena del mismo modo que se aumento,
disminuyendo la probabilidad de este lado, se vera cambiar la pasion en cada momento,
hasta que insensiblemente se convierta en esperanza, la que de nuevo pasa del mismo
modo, por pequefios grados, a la alegria s se aumenta esta parte de composicion por €l
aumento de la probabilidad. ¢No es esto una prueba clara de que las pasiones de temor y
esperanza son una combinacion de pena y alegria, del mismo modo que en la dptica es
prueba de gue un rayo de color que pasa a través de un prisma esta compuesto de otros
dos el que a aumentar o disminuir la cantidad de uno de €ellos se halla que tiene mas o
menos importancia en la composicion? Estoy seguro de que ni la filosofia natural ni la
moral admita pruebas més rigurosas.

261



Psikolibro

La probabilidad es de dos géneros, a saber: cuando €l objeto es realmente en si incierto
y ha de ser determinado al azar, o cuando, aunque el objeto sea ya cierto, esincierto para
nuestro juicio, que halla un nimero igual de pruebas para cada lado de la cuestion. Estos
dos géneros de probabilidades causan temor y esperanza, |0 que solo puede proceder de
la propiedad en que estan conformes, a saber: la incertidumbre y fluctuacion que
conceden a la imaginacion por la oposicion de los puntos de vista y que es comun a
ambas.

Un bien o mal probable es o que habituamente produce esperanza o temor, porque la
probabilidad, siendo una manera oscilante e inconstante de considerar un objeto, produce
naturalmente una combinacion andloga y una andloga incertidumbre de la pasion. Sin
embargo, podemos observar que siempre que por otras causas esta mezcla pueda
producirse, las pasiones de temor y esperanza surgen aungque no existe la probabilidad, 1o
gue debe estimarse una prueba convincente de la presente hipotesis.

Podemos observar que un mal concebido meramente como posible produce a veces
temor, especialmente si e mal es muy grande. Un hombre no puede pensar en dolores
excesivos y torturas sin temblar, aunque no se halle de ningin modo en peligro de
sufrirlas. La pequefiez de la probabilidad es compensada por la grandeza del mal y la
sensacion es tan vivaz como si el mal fuese mas probable. Una ojeada o consideracion de
lo primero tiene el mismo efecto que muchas de lo Ultimo.

Sin embargo, no sélo los males posibles causan temor, sino algunos que se estiman
imposibles, como cuando temblamos a borde de un precipicio, aunque sabemos que
estamos en absol uta seguridad y tenemos en nuestras manos el avanzar un paso mas o no.
Esto procede de la presencia inmediata del mal, que influye en la imaginaciéon de la
misma manera que lo haria su certidumbre; pero encontrandose con la reflexion acerca de
la seguridad, es inmediatamente detenido y produce la misma pasion que s por una
contrariedad de casos se originasen pasiones contrarias.

Los males que son ciertos tienen a veces e mismo efecto para producir temor que los
posibles e imposibles. Asi, un hombre en una prision bien custodiada, sin medios de
huida, tiembla ante el pensamiento del tormento a que est4 condenado. Esto sucede tan
solo cuando €l mal cierto es terrible y desconcertante, en cuyo caso el espiritu lo rechaza
continuamente con horror, mientras que el mal oprime continuamente su pensamiento. El
mal es agqui fijo y determinado; pero € espiritu no puede sufrir el tenerlo siempre
presente, de cuyas fluctuaciones e incertidumbres surge una pasion que tiene gran
semejanzacon e temor.

No so6lo cuando el bien 0 e mal son inciertos en cuanto a su existencia, sino cuando lo
SoON en cuanto a su género, surgen e temor y la esperanza. Si a una persona le cuenta otra,
de cuya veracidad aguélla no puede dudar, que uno de sus hijos ha sido asesinado, es
evidente que la pasion que ocasionara este suceso no sera una simple pena hasta que se
informe de un modo cierto de cud de sus hijos ha perdido. Aqui, pues, hay un mal cierto,
pero su género es incierto; por consiguiente, el temor que sentimos en esta ocasion no
posee la mas minima mezcla de alegria y surge solamente de la fluctuacién de la fantasia
entre sus objetos. Aunque cada lado de la cuestion produce aqui la misma pasion, la
pasion no puede establecerse en el espiritu, Sino que recibe un movimiento oscilante e

262



Psikolibro

inquieto, pareciéndose en su causa, |0 mismo gque en su sensacion, alamezclay lucha de
lapenay laaegria

Por estos principios podemos explicar un fendmeno de las pasiones que a primera vista
parece muy extraordinario, a saber: que la sorpresa puede cambiarse en miedo y que todo
lo que nos es inesperado nos espanta. La méas clara conclusion de todo esto es que el
espiritu humano es en general pusilanime, puesto que de la repentina aparicion de un
objeto concluimos que éste es un mal, y sin esperar que podamos examinar s su
naturaleza es buena o mala nos sentimos en e primer momento afectados por el temor.
Esta, digo, es la més clara conclusién; pero en un examen ulterior hallaremos que este
fendmeno se ha de explicar de otro modo. La rapidez y la extrafieza producida por algo
gue se presenta trae consigo naturalmente una conmocion del espiritu, como todo aguello
para lo que no estamos preparados o0 acostumbrados. Esta conmocién, a su vez, produce
curiosidad o deseo de inquirir, que, siendo muy violento, por el stbito impulso del objeto,
se hace desagradable y se asemeja en su fluctuacion e incertidumbre a la sensacion de
temor o alas pasiones compuestas de penay alegria. Estaimagen del temor se convierte
en la cosa misma y nos da una aprehension real del mal, ya que el espiritu pronuncia sus
juicios mas por su estado presente que por la naturaleza de los objetos.

Asi, todos los géneros de incertidumbre tienen un marcado parentesco con e temor,
aunque no produzcan una oposicion de pasiones por los puntos de vista opuestos y
consideraciones opuestas que nos presentan. Una persona que ha dejado a su amigo
enfermo sentira una mayor ansiedad por esto que s se hallase junto a él, aunque no solo
es incapaz quiza de asistirle, sino también de pronunciar un juicio sobre la marcha de su
enfermedad. En este caso, aunque €l objeto principal de la pasion, a saber, la vida o la
muerte de su amigo, le sea igualmente incierto estando presente que estando ausente,
existen millares de pequefias circunstancias de la situacion de su amigo cuyo
conocimiento fija la idea e impide la fluctuacion e incertidumbre, tan proxima a temor.
La incertidumbre se halla de hecho, en cierto respecto, tan proxima a la esperanza como
al temor, pues constituye una parte esencial de la composicion de la primera pasion; pero
la razén de por gué no se inclina de este lado es que la incertidumbre por si sola es
desagradable y posee una relacion de impresiones con las pasiones dolorosas. Asi es que
nuestra incertidumbre relativa a alguna peguefia circunstancia correspondiente a la
persona aumenta nuestros temores de muerte o desgracia. Horacio not0 ya este
fendmeno:

Ut assidens implumibus pullus avis Serpentium allapsus timet
Magisrelictis, non, ut adsit, auxili Latura plus presentibus.

Voy més adelante con este principio del enlace del temor con la incertidumbre, y
observo que la duda produce esta pasion, aunque no nos presente nada méas que algo
bueno y deseable. Una virgen, la noche de la boda, se dirige a lecho nupcia llena de
temores y aprensiones, aunque no espera mas que placer de la més ata especie y algo que
ella ha deseado desde largo tiempo. La novedad y grandeza del suceso, la confusion de
deseos y alegrias embaraza tanto a su espiritu, que no sabe en qué pasion fijarse: de agui
surge una agitacion o instabilidad de los espiritus animales que, siendo en algun grado
desagradable, degenera naturalmente en temor.

263



Psikolibro

Asi, hallamos alin que todo 1o que causa una fluctuacion o mezcla de pasiones con
algun grado de dolor produce siempre temor, o, en Ultimo término, una pasion tan
semejante que dificilmente puede distinguirse.

Me he limitado agui a examen de la esperanza y € temor en su forma mas simple y
natural, sin considerar todas las variaciones que pueda obtener de la mezcla de los
diferentes puntos de vistay reflexiones. El terror, la consternacion, e pasmo, la ansiedad
y otras pasiones de este género no son mas que diferentes especies y grados del temor. Es
facil imaginar como la diferente situacion del objeto o la diferente actitud del
pensamiento puede cambiar hasta la sensacion de una pasion, y esto puede en general
explicar todas las subdivisiones de las otras afecciones, lo mismo que las del temor. El
amor puede mostrarse en las formas de ternura, amistad, intimidad, estima, benevolencia
y en otras muchas modalidades, que en el fondo son las mismas afecciones y surgen de
las mismas causas, aunque con pequefias variaciones, de las que no es preciso dar una
explicacion particular. Por estarazén me he limitado siempre alapasion principal .

La misma preocupacion de no ser prolijo es larazon de por qué renuncio a examinar la
voluntad y las pasiones directas tal como aparecen en los animales, pues nada es mas
evidente que son de la misma naturaleza y estén excitadas por las mis mas causas que en
los seres humanos. Abandono esto a la observacion propia de los lectores, suplicandoles
gue consideren al mismo tiempo lafuerza adicional que concede esto al presente sistema.

Seccion X
Dela curiosidad o el amor a la verdad.

Me parece que hemos pecado de un poco descuido a pasar revista a tantas diferentes
partes del espiritu humano y examinar tantas pasiones sin haber considerado ladel amor a
la verdad, que fue la fuente primera de todas nuestras investigaciones. Por consiguiente,
serd apropiado, antes de terminar este asunto, conceder algunas reflexiones a esta pasion
y mostrar su origen en la naturaleza humana. Es una afeccion de un género tan particular,
gue hubiera sido imposible haber tratado de ella bajo alguno de los titulos precedentes
gue hemos examinado, sin peligro de obscuridad y confusion.

La verdad es de dos géneros, consistiendo o en e descubrimiento de las relaciones de
las ideas consideradas como tales, 0 en la conformidad de nuestras ideas de los objetos
con su existenciareal.

Es cierto que la primera especie de la verdad no es deseada meramente como verdad y
no es la exactitud de nuestras conclusiones la que sdlo nos produce placer, pues estas
conclusiones son igualmente exactas cuando descubrimos | as propiedades de dos cuerpos
mediante un par de compases que cuando las conocemos mediante una demostracion
matemética, y aunque en un caso la prueba sea demostrativa 'y en el otro solo sensible, sin
embargo, hablando de un modo general, el espiritu asiente con igual seguridad en el uno
gue en €l otro. En las operaciones aritméticas, donde la verdad y la seguridad son de la
misma naturaleza que en los mas profundos problemas algebraicos, € placer es muy
pequerio, si no es que mas bien degenera en pena, 10 que es una prueba evidente de que la
satisfaccion que obtenemos algunas veces del descubrimiento de la verdad no procede de
ella meramente como tal, sino tan sélo como dotada de ciertas cualidades.

264



Psikolibro

La primeray més considerable circunstancia requerida para hacer ala verdad agradable
es el genio y la capacidad que se emplean en su invencion y descubrimiento. Lo que es
facil y claro no es jamés apreciado, y aun aquello que es en si dificil, si legamos a su
conocimiento sin dificultad y esfuerzo de pensamiento o juicio es tenido en poco. Nos
agrada seguir las demostraciones de los matematicos; pero nos agradaria muy poco una
persona que nos informase tan solo de las relaciones de las lineas y los angulos aunque
tuviésemos la maxima confianza en su juicio y veracidad. En este caso es suficiente tener
oidos para aprender la verdad. Nunca en é nos halamos obligados a fijar nuestra
atencion o gjercer nuestro talento, o que entre todos los gjercicios del espiritu es € més
agradable.

Sin embargo, aunque € gercicio del talento seala principal satisfaccion que obtenemos
de las ciencias, dudo que sea suficiente para proporcionarnos por si solo un goce
considerable. La verdad que descubrimos debe ser algo de importancia. Es facil
multiplicar los problemas a gebraicos hasta el infinito si hay un fin en el descubrimiento
de las relaciones de | as secciones conicas; sin embargo, pocos matemati cos encuentran un
placer en estas investigaciones, sino que dirigen sus pensamientos a lo que es mas Util e
importante. Ahora la cuestién esta en saber de qué manera esta utilidad y esta
importancia operan sobre nosotros. La dificultad en esto proviene de que muchos
filosofos han perdido e tiempo, destruido su salud y descuidado su fortuna en la
investigacion de verdades que estimaban Utiles e importantes para e mundo, aungque
parecia, segin su conducta y modo de vida, que no se halaban dotados de espiritu
publico ni se preocupaban por los intereses del género humano. Si se convenciesen de
gue sus descubrimientos no tenian importancia perderian totalmente el gusto por sus
estudios, y esto aungue |as consecuencias fueran indiferentes para ellos, 10 que parece ser
una contradiccion.

Para evitar esta contradiccion debemos considerar que existen ciertos deseos e
inclinaciones que no van méas lejos que la imaginacion y que son mas bien débiles
sombras e imagenes de pasiones que afecciones reales. Asi, supongamos un hombre que
inspecciona las fortificaciones de una ciudad, considera sus fortalezas y ventagas
naturales o adquiridas; observaladisposicion y artificio de los bastiones, baluartes, minas
y otras construcciones militares: es claro que si todo esto es adecuado para lograr su fin
obtendra un consecuente placer y satisfaccion. Este placer, ya que surge de la utilidad, no
de laforma del objeto, no puede ser mas que una simpatia por los habitantes, para cuya
seguridad se empleatodo aguel arte, aunque es posible que esta persona, como extranjero
0 enemigo, pueda no sentir carifio en su corazén para ellos aungue pueda abrigar un odio
contra ellos.

Se puede objetar de hecho que una simpatia remota de este género es un fundamento
muy poco solido para una pasion y que tanta industria y aplicacion como observamos
frecuentemente entre los filésofos no pueden ser derivadas de un original tan poco
considerable. Pero vuelvo aqui a lo que ya he hecho notar, a saber: que e placer del
estudio consiste capitalmente en la accién del espiritu, y € gercicio del genio y €
entendimiento, en el descubrimiento y comprension de la verdad. Si l1a importancia de la
verdad se requiere para completar € placer, no es porque traiga una considerable adicion
a nuestro goce, sino tan solo porque se requiere para fijar nuestra atencion. Cuando nos
hallamos descuidados e inatentos, la misma accion del entendimiento no tiene efecto

265



Psikolibro

sobre nosotros ni es capaz de producir la satisfaccién que surge de ella cuando nos
hallamos en otra disposicion.

Sin embargo, ademas de la accidon del espiritu, que es € fundamento principal del
placer, se requiere igualmente un grado de éxito en el logro del fin o el descubrimiento de
lo verdadero que examinamos. Acerca de este asunto puedo hacer una indicacion general
gue puede ser Gtil en muchas ocasiones, a saber: que cuando el espiritu persigue un fin
con pasion, aunque la pasion no se derive originamente de este fin, sino tan sélo de la
accion y persecucion, por e curso natural de nuestras afecciones Ilegamos a interesarnos
por el fin mismo y nos sentimos desagradados por alguin desengafio con que tropecemos
en su consecucion. Esto procede de larelacion y direccion paralela de las pasiones antes
mencionada.

Para ilustrar todo esto por un gemplo similar observaré que no puede haber dos
pasiones mas semejantes entre si que las de la caza y la filosofia, sea la que sea la
desproporcién que aparezca a primera vista entre ellas. Es evidente que e placer de la
caza consiste en la accién del cuerpo y € espiritu, e movimiento, la atencion, la
dificultad y la incertidumbre. Es evidente igualmente que estas acciones pueden ir
acompafiadas de una idea de utilidad para tener un efecto sobre nosotros. Un hombre de
gran fortuna y 1o menos avaro posible, aunque encuentre un placer cazando perdices y
faisanes, no experimenta satisfacciéon alguna tirando a cuervos y urracas, y esto porque
considera a los primeros como buenos para comer y a los Ultimos como enteramente
indtiles. Es cierto que aqui la utilidad o importancia por si misma no causa una pasion
real, Sino que se requiere tan solo para sostener alaimaginacion, y la misma persona que
no aprecie un provecho diez veces mayor en otros asuntos se divierte llevando a casa una
docena de becadas o0 avefrias después de haber empleado varias horas en su caza. Para
hacer el paralelo entre la caza y |a filosofia mas completo, podemos observar que, aunque
en ambos casos €l fin de nuestra accion pueda ser en si mismo desdefiado, en el calor de
la accion adquirimos una atencion tal por este fin que nos desagradan en extremo las
desilusiones y nos entristecemos cuando perdemos nuestra caza 0 cometemaos un error en
el razonamiento.

Si deseamos otro paralelo para estas afecciones podemos considerar |a pasion del juego,
gue procura un placer por los mismos principios que la cazay lafilosofia. Se ha hecho ya
notar que el placer del juego surge no del interés solo, puesto que muchos abandonan un
provecho seguro por esta diversion, ni tampoco del juego por si mismo, pues estas
mismas personas no hallan satisfaccion alguna cuando juegan sin interés de algo, sino
gue procede de estas dos causas unidas, aunque separadas no tengan ningun efecto.
Sucede aqui o mismo que en ciertas preparaciones quimicas, en las que la mezcla de dos
liguidos claros y transparentes produce un tercer liquido opaco y coloreado.

El interés que ponemos en un juego domina nuestra atencion, sin lo que no podemos
hallar ninguin placer ni en esta ni en otras acciones. Una vez dominada la atencion, la
dificultad, la variacién y los rapidos cambios de fortuna nos interesan mas aln, y de este
interés surge nuestra satisfaccion. La vida humana es un escenario tan aburrido, y los
hombres, en general, de una disposicion tan indolente, que todo lo que los distrae, aunque
sea mediante una pasion mezclada con dolor, les produce en lo capita un placer
apreciable. Este placer se aumenta aqui por la naturaleza de los objetos, que siendo

266



Psikolibro

perceptibles y de escasa extension son comprendidos con facilidad y agradables a la
imaginacion.

La misma teoria que explica € amor ala verdad en las matematicas y €l algebra puede
hacerse extensiva alamoral, la politica, la filosofia natural y otros estudios en los que no
consideramos las relaciones abstractas de las ideas, sino sus enlaces rea les y su
existencia. Junto al amor del conocimiento que se manifiesta en las ciencias existe una
cierta curiosidad implantada en la naturaleza humana y que es una pasion derivada de un
principio muy diferente. Algunas personas experimentan un deseo insaciable de conocer
las acciones y circunstancias de sus vecinos, aunque su interés no se dirijaa ellos en lo
mas minimo y deban depender de otros en esta informacion, en cuyo caso no existe lugar
parael estudio y aplicacién. Busquemos la razén de este fendbmeno.

Ha sido probado extensamente que la influencia de la creencia consiste en vivificar y
fijar unaidea en laimaginacion y evitar todo género de duda o incertidumbre acerca de
ella. Estas dos circunstancias son ventgjosas. Por la vivacidad de laidea interesamos a la
fantasia y producimos, aungue en menor grado, € mismo placer que surge de una pasion
moderada. Del mismo modo que la vivacidad de laidea produce placer, su certezaimpide
el dolor, por fijar unaidea particular en el espiritu y evitar que oscile en la eleccién de sus
objetos. Es una propiedad de la naturaleza humana, notable en muchas ocasiones y
comun al cuerpo y a espiritu, que los cambios demasiado repentinos y violentos nos son
desagradables y que aunque algunos objetos puedan ser en si mismos indiferentes su
alteracion produce dolor. Como la esencia de la duda es causar una variacion en €l
pensamiento y transportarnos repentinamente de una idea a otra, debe, por consiguiente,
producir dolor. Este dolor se presenta capitalmente cuando €l interés, la relacién o la
grandeza y novedad de un suceso nos hace interesarnos por é. No es cualquier asunto |o
gue nos inspira curiosidad, sino tan sélo aquellos que tenemos interés por conocer. Es
suficiente que una idea nos impresione con tanta fuerza y nos preocupe tan
inmediatamente que nos produzca un dolor por su instabilidad e inconstancia. Aun
extranjero, cuando llega por primera vez a una ciudad debe serle enteramente indiferente
conocer la historia y las aventuras de los habitantes; pero cuando los conoce mas y ha
vivido un tiempo considerable entre ellos adquiere la misma curiosidad que sus naturales.
Cuando leemos la historia de una nacién podemos tener un deseo ardiente de aclarar una
duda o dificultad que se presente en ella; pero no nos importan estas investigaciones si las
ideas de estos sucesos estdn muy olvidadas.

Libro Tercero

Dela Moral

Rara temporum felicitas, ubi sentire quae velis et quae sentias dicere licet. TACITO.
Parte Primera

Delavirtudy €l vicio en general

Seccion Primera

Las distinciones morales no se derivan de la razon.

Existe un inconveniente que acompafia a todo razonamiento abstruso, a saber: que
puede hacer callar a su antagonista sin convencerle y que requiere e mismo intenso

267



Psikolibro

estudio para hacernos sensible su fuerza que € que fue preciso para su in vencion.
Cuando abandonamos nuestro gabinete y entramos en |os asuntos de la vida corriente, sus
conclusiones parecen desvanecerse |0 mismo que los fantasmas de la noche cuando llega
la mafiana, y nos es dificil hasta retener la conclusion que hemos alcanzado con
dificultad. Esto es alln més notable en una larga cadena de razonamientos, donde
debemos conservar hasta el fin la evidencia de las primeras proposiciones y donde
frecuentemente perdemos de vista las maximas més generamente admitidas, ya en la
filosofia, ya en la vida comun. Sin embargo, no pierdo la esperanza de que € presente
sistema de filosofia adquiera nueva fuerza a mismo tiempo que avanzay de que nuestros
razonamientos referentes a la moral corroboren lo que ha sido dicho acerca del
entendimiento y las pasiones. Lamoralidad es un asunto que nos interesa mas gque ningun
otro; imaginamos que la paz de la sociedad se halla en riesgo en toda decision que
concierne aaguélla, y es evidente que este interés debe hacer que nuestras especul aciones
aparezcan mas reales y solidas que s el asunto nos fuese en gran medida indiferente. Lo
gue nos afecta, concluimos, no puede ser una quimera, y como nuestra pasion se hala
comprometida en uno u otro lado de la cuestion, pensamos, naturamente, que ésta se
halla dentro de los limites de la comprension humana, [0 que en otros casos de la misma
naturaleza podria sugerir alguna duda. Sin esta ventagja jamas me hubiese aventurado a
escribir un tercer volumen de una filosofia tan abstrusa en una época en que la mayor
parte de los hombres parecen convenir en convertir la lectura en una diversion y en
rechazar todo lo que requiere algiin grado considerable de atencién para ser comprendido.

Se ha hecho observar que nada se halla siempre presente al espiritu mas que sus
percepciones y gue todas las acciones de ver, oir, juzgar, amar, odiar y pensar caen bajo
esta denominacion. El espiritu no puede desenvolverse en una accion que no pueda ser
comprendida bajo e nombre de percepcién, y, por consiguiente, este término no es
menos aplicable a los juicios por los que distinguimos el bien del mal que a toda otra
actividad del espiritu. El aprobar un caracter y e condenar otro son solo diferentes
percepciones.

Ahora bien: como las percepciones se dividen en dos géneros, a saber: impresiones e
ideas, esta distincion da lugar a la cuestion de con cudles de ellas empezaremos nuestra
presente investigacion referente a la moral, de si es por medio de nuestras ideas o de
nuestras impresiones como distinguimos entre vicio y virtud y proclamamos una accién
censurable o meritoria. Esto evitard inmediatamente todos los discursos vacios y vanas
declamaciones y nos reducira a algo preciso y exacto en e presente asunto.

Todos los sistemas que afirman que la virtud no es mas que la conformidad con la
razon, que existe una adecuacion e inadecuacion eterna de las cosas, que es lamisma para
todo ser racional que la considera, que la medida inmutable de lo justo y lo injusto
impone una obligacion no sblo alas criaturas humanas, sino a la divinidad, coinciden en
la opinion de que la moralidad, 10 mismo que la verdad, es conocida meramente por las
ideas y por su yuxtaposicion y comparacion. Por consiguiente, para juzgar estos sistemas
necesitamos tan solo considerar si es posible distinguir sélo por la razén entre bien y mal
0 S es necesario que concurran otros principios para permitirnos hacer esta distincion.

S la moralidad no tuviese naturamente influencia sobre las pasiones y acciones
humanas seria indtil tomarse tantos trabajos para inculcarla, y nada seria més estéril que
la multitud de reglas y preceptos en que todos los moralistas abundan. La filoso fia se

268



Psikolibro

divide comunmente en especulativa y practica, y como la moralidad se comprende
siempre en la Ultima parte, se supone que influye sobre nuestras pasiones y accionesy va
mas alla de los tranquilos e indolentes juicios del entendimiento. Esto se halla confirmado
por la experiencia corriente, que nos informa de que los hombres estan frecuentemente
gobernados por sus deberes y se apartan de algunas acciones por laidea de lainjusticia,
mientras que son impelidos a otras por la de obligacion.

Puesto que la moral tiene una influencia sobre las acciones y afecciones, se sigue que
no puede derivarse de la razdn, y esto porque la razon por si sola, como ya hemos
probado, no puede tener esta influencia. La moral excita las pasiones y produce o evita
acciones. Larazon por si misma es completamente impotente en este respecto. Las reglas
de lamoralidad, por consiguiente, no son conclusiones de nuestra razon.

Creo que nadie negara la exactitud de esta inferencia; no existe, ademas, otro medio de
evadirla que negar € principio en e cual se funda. Mientras se conceda que la razén no
tiene influencia sobre nuestras pasiones y acciones es en vano pretender que la moralidad
se descubre solamente por una deduccion de la razén. Un principio activo no puede
fundarse jamés en uno inactivo, y s la razon es inactiva por si misma debe permanecer
siéndolo en todas sus formas y apariencias, ya se gerza en asuntos naturales o morales,
ya considere las propiedades de los cuerpos externos o las acciones de los seres
racionales.

Seria pesado repetir aqui todos los argumentos por los que he probado que la razén es
perfectamente inerte y no puede ni prevenir ni producir una accion o afecto. Seria fécil
recordar o que ha sido dicho acerca de este asunto. Solamente indicaré en esta ocasion
uno de los argumentos, que intentaré hacer ain méas concluyente y mas aplicable a
presente asunto.

Larazon es € descubrimiento de laverdad y falsedad. La verdad o falsedad consiste en
la concordancia o discordancia con las relaciones reales de las ideas 0 con la existencia
real y los hechos. Todo lo que, por consiguiente, no es susceptible de esta concordancia o
discordancia es incapaz de ser verdadero o falso y no puede ser nunca un objeto de
nuestra razéon. Ahora bien: es evidente que nuestras pasiones, voliciones y acciones no
son susceptibles de una concordancia o discordancia tal por ser los hechos y realidades
originales completos en si mismos y no implicar referencia a otras pasiones, voliciones y
acciones. Es imposible, por consiguiente, que puedan ser estimadas como verdaderas o
falsas y que sean contrarias alarazon o conformes con ella.

Este argumento tiene una doble ventgja para nuestro presente propdsito, pues prueba
directamente que las acciones no pueden derivar su mérito de la conformidad con la
razon ni su demérito de una oposicion con ella, y pruebala misma verdad indirectamente,
mostrandonos que la razdn no puede de un modo inmediato evitar o producir una accion
oponiéndose a ella 0 aprobandola, y que, por o tanto, no puede ser lafuente del bieny €l
mal moral, que vemos que tienen esta influencia. Las acciones pueden ser laudables o
censurables; pero no pueden ser razonables o irracionaes. laudable y censurable, por
consiguiente, no es lo mismo que razonable e irraciona. EI mérito y demérito de las
acciones contradicen frecuentemente y a veces se oponen a nuestras inclinaciones
naturales. Pero la razon no tiene una influencia tal. Las distinciones morales, por

269



Psikolibro

consiguiente, no son un producto de la razén. La razén es completamente inactiva 'y no
puede ser jamés la fuente de un principio activo, como la conciencia o €l sentido moral.

Quiza podria decirse que aunque la voluntad o la accion no puedan ser inmediatamente
contrarias a larazon sin embargo podemos hallar una contradiccion tal en algunos de los
acompariantes de las acciones, a saber: en sus causas y efectos. La accion puede causar
un juicio o puede ser causada indirectamente por é cuando €l juicio va unido con la
pasion, y por un modo abusivo de hablar que la filosofia apenas debe permitirse, la
misma oposicion, por este motivo, se atribuye a la accion. Hasta qué punto esta verdad o
falsedad puede ser lafuente de lamoral eslo que serd oportuno considerar ahora.

Se ha observado que la razon, en un sentido estricto filosofico, puede tener una
influencia sobre nuestra conducta solamente de dos modos: cuando excita una pasion,
informandonos de |a existencia de algo que es un objeto propio de ella, 0 descubriendo el
enlace de causas y efectos de tal forma que nos proporcione los medios para gjercer una
pasion. Estos son los dos Unicos géneros de juicio que pueden acompaiiar a nuestras
acciones 0 de los que se puede decir que las producen en cierto modo, y debe ser
concedido que estos juicios pueden ser frecuentemente falsos y erroéneos. Una persona
puede hallarse afectada por una pasién por suponer que existe pena o placer en un objeto
gue no tiene tendencia alguna a producir estas sensaciones o que producen lo contrario de
lo que se ha imaginado. Una persona puede también tomar falsas precauciones para
lograr su fin y puede retrasar por su conducta estupida, en vez de apresurar, larealizacion
de algun objeto. Puede pensarse que estos falsos juicios afectan a las pasiones y acciones
gue se hallan enlazadas con €ellos, y puede decirse que las hacen irracionales, en un modo
de hablar figurado e impropio. Pero aunque esto sea reconocido, es facil observar que
estos errores estan lejos de ser la fuente de toda inmoralidad, que son cominmente muy
inocentes y que no hacen culpable de un delito ala persona que tiene la desgracia de caer
en ellos. No van maés alla de una equivocacion relativa a los hechos, y que los moralistas
no han supuesto, en general, censurable por ser totalmente involuntaria. Soy mas digno
de compasion que de censura si me equivoco con respecto a la influencia de los objetos
en cuanto producen dolor o placer, 0 s no conozco los medios apropiados para satisfacer
mis deseos. Nadie considera tales errores como un defecto de mi caracter moral. Un
fruto, por gemplo, que es realmente desagradable se me aparece a distancia, y mediante
mi error imagino que es agradable y delicioso: aqui hay un error. Elijo ciertos medios
para coger estos frutos, que no son apropiados para mi fin: aqui hay otro error, y no hay
un tercero que pueda entrar nunca en nuestros razonamientos concernientes a las
acciones. Y0 pregunto, por consiguiente, si un hombre en esta situacion y culpable de
estos dos errores puede ser considerado como vicioso y criminal, aungque aguéllos hayan
sido inevitables, o s es posible imaginar que tales errores son la fuente de toda
inmoralidad.

Puede ser oportuno observar aqui que si |as distinciones morales fuesen derivadas de la
verdad o falsedad de estos juicios debian tener lugar siempre que los pronunciasemos y
no debia existir ninguna diferencia entre si la cuestion concernia a una manzana o a un
reino o s € error erainevitable o evitable.

Pues como la verdadera esencia de la moralidad se supone gque consiste en un acuerdo o
desacuerdo con la razon, las otras circunstancias son completamente arbitrarias y no
pueden conceder a nuestra accion el carécter de virtuosa o viciosa o privarlade é. A lo

270



Psikolibro

gue podemos unir que no admitiendo grados este acuerdo o desacuerdo todas las virtudes
Y ViCios serian por consiguiente iguales.

S se pretendiese que aunque un error relativo alos hechos no esinmoral, sin embargo
lo es frecuentemente un error relativo a derecho y que esto puede ser la fuente de la
inmoralidad, responderia que es imposible que un error tal pueda ser nunca la fuente
original de la inmoralidad, pues supone una justicia e injusticia reales, esto es, una
distincion real de la moral independiente de estos juicios. Por consiguiente, un error de
derecho puede llegar a ser una especie de inmoralidad, pero solamente secundaria, y se
funda en alguin otro antecedente a ella.

En cuanto a los juicios que son efectos de nuestras acciones y que cuando son falsos
dan lugar a que se estimen estas acciones contrarias a la razon, podemos observar que
nuestras acciones jamas causan un juicio en nosotros Mismos, ya sea éste verdadero o
falso, y que tan solo sobre otros sujetos gercen esta influencia. Es cierto que una accion
en muchas ocasiones puede dar lugar a falsas conclusiones en |0s otros y que una persona
gue por una ventana me ve conducirme de una manera galante con la mujer de mi vecino
puede ser tan simple que imagine que es la mia propia. En este caso mi accion se parece
de algin modo ala mentira o falsedad, tan solo con la diferencia importante de que yo no
realizo la accion con la intencidon de dar lugar a falso juicio de la otra persona, sino
Unicamente para satisfacer mi lascivia 'y pasion. Produce, sin embargo, un error y falso
juicio por accidente, y la falsedad de sus efectos puede ser adscrita, mediante un modo
singular de hablar figurado, a la accién misma. Pero aun asi ho puede encontrar pretexto
0 razon para afirmar que la tendencia a causar un error tal es el primer principio o fuente
originaria de todainmoralidad(57).

Asi, en resumen, es imposible que la distincién entre bien y mal moral pueda ser hecha
por larazén, pues esta distincion tiene una influencia sobre nuestras acciones de la cual la
razon por si solaesincapaz. Larazony el juicio pueden de hecho ser causas mediatas de
la accién, sugiriendo o dirigiendo la pasion; pero no se ha de pretender que un juicio de
este género, segun su verdad o falsedad, vaya acompariado de virtud o vicio. En cuanto a
los juicios que son causados por nuestros juicios, se les puede conceder alin menos estas
cualidades morales de | as acciones que son sus causas.

Sin embargo, para ser méas precisos y mostrar que la adecuacion y la inadecuacion
eterna e inmutable de las cosas no puede ser mantenida por una filosofia firme debemos
tener en cuentalas siguientes consideraciones:

Si e pensamiento y el entendimiento fueran por si solos capaces de fijar los limites de
lojustoy loinjusto, € carécter de virtuoso y vicioso deberiaresidir en algunarelacion de
los objetos o deberia ser un hecho que se descubriria por nuestro entendimiento. Esta
consecuencia es evidente. Como las operaciones del entendimiento humano se dividen en
dos géneros, la comparacion de ideas y los razonamientos acerca de hechos, s la virtud
fuese descubierta por e entendimiento debia ser objeto de una de estas operaciones,
puesto que no existe una tercera operacion del entendimiento que pueda descubrirlo.
Existe la opinion, propagada muy habilmente por ciertos filésofos, de que la moralidad es
susceptible de demostracion, y aungque nadie ha sido capaz de avanzar un solo paso en
estas demostraciones, sin embargo se considera que esta ciencia puede ser llevada a una
igual certeza que la geometria o el dgebra. Segun este supuesto, € vicio y lavirtud deben

271



Psikolibro

consistir en alguna relacion, pues se concede en absoluto que ninguiin hecho es capaz de
ser demostrado. Comencemos, por consiguiente, examinando esta hipétesis e intentemos,
s esposible, f ijar estas cualidades morales, que han sido durante tanto tiempo objeto de
investigaciones inutiles, y poner en claro las relaciones que constituyen la moralidad u
obligacion de modo que podamos saber en qué consiste, y después, de qué manera
debemos juzgar de €llas.

S se afirma que € vicio y la virtud consisten en relaciones susceptibles de certeza y
demostracion, es preciso limitarse a las cuatro relaciones que solo admiten este grado de
evidencia, y en este caso se caerd en absurdos de los que yo no podré sacar a nadie. Pues
s se considera que la verdadera esencia de la moralidad consiste en |las relaciones, como
no hay ninguna de éstas que no pueda aplicarse no sdlo a los seres irracionales, sino
también a los objetos inanimados, se sigue que tales objetos deben ser susceptibles
también de mérito y demérito. Semejanza, contraste, grados de cualidad y relaciones de
cantidad y nimero son relaciones que conciernen tanto a la materia como a nuestras
acciones, pasiones y voliciones. Es indiscutible, por consiguiente, que la moralidad no
consiste en algunas de estas relaciones ni su sentido en su descubrimiento (58).

S se afirma que este sentido de la moralidad consiste en e descubrimiento de alguna
relacion distinta de éstas y que nuestra enumeracion no era completa cuando reuniamos
todas las relaciones demostrables bajo cuatro titulos generales, no sé qué responda si no
es rogar que alguien sea tan bondadoso que me indique una nueva relacién. Es imposible
refutar un sistema que no ha sido nunca expuesto. Luchando de este modo en la
obscuridad se pierden los golpes en € aire y frecuentemente se coloca uno donde el
enemigo no se hala.

Debo por consiguiente en esta ocasion contentarme con exponer las dos siguientes
condiciones para quien quiera emprender el aclarar este sistema: Primero: como un bien'y
un mal moral se refieren solamente a las acciones del espiritu y se derivan de nuestra
situacién con respecto a los objetos externos, las relaciones de que surgen estas
distinciones morales residen tan solo entre las acciones internas y los objetos externos y
no deben ser aplicables ni a las acciones internas comparadas entre si mismas ni a los
objetos externos cuando se contraponen a otros objetos externos. Pues como la moralidad
Se supone que acomparia a ciertas relaciones, s estas relaciones pudieran referirse a las
acciones internas consideradas separadamente, se seguiria que podriamos ser cul pables
de crimenes en nosotros mismos e independientemente de nuestra situacién con respecto
del universo, y de igua modo s estas relaciones morales pudieran ser aplicadas a los
objetos externos se seguiria gue aun los seres inanimados serian susceptibles de bellezay
fealdad moral. Ahora bien: parece dificil imaginar que se pueda descubrir una relacion
entre nuestras pasiones, voliciones y acciones que pueda ser comparada con |los objetos
externos, ya que dicha relacion no ha de concernir ni a las pasiones y voliciones o a los
objetos externos comparados entre si.

Aun sera mas dificil realizar la segunda condicion para justificar este sistema. Segun
los principios de los que mantienen una diferencia racional abstracta entre bien y mal
moral y una natural adecuacion e inadecuacion de las cosas, no solo se supone que estas
relaciones, por ser eternas e inmutables, son las mismas consideradas por toda criatura
racional, sino gque sus efectos se estiman necesariamente |os mismos, y se concluye que
no tienen menor o, més exacto, mayor influencia en la direccion de la voluntad de la

272



Psikolibro

divinidad que en €l gobierno de nuestra voluntad racional y virtuosa en nuestra especie.
Estas dos notas son evidentemente diferentes. Una cosa es conocer la virtud y otra
conformar la voluntad a ella. Por consiguiente, para probar que las reglas de lo justo e
injusto son leyes eternas y obligatorias paratodo espiritu racional no es suficiente mostrar
las relaciones sobre que estd fundada: debemos también poner de relieve la conexion
entre larelacion y la voluntad y debemos probar que esta conexion es tan necesaria que
en todo espiritu bien dispuesto debe presentarse y tener su influencia, aungue la
diferencia entre los espiritus pueda ser en otros respectos inmensa e infinita. Ahora bien:
ademés de que ya he probado gue aun en la naturaleza humana ninguna relacion por si
puede producir una accion, ademas, digo, ha sido mostrado, a tratar del entendimiento,
gue no existe una conexioén de causa y efecto, como la que aqui se supone, que pueda ser
descubierta de otro modo que por experiencia, y de la que podamos pretender estar
seguros por la simple consideracion de los objetos. Todos los seres en € universo,
considerados en si mismos, nos aparecen completamente desligados e independientes los
unos de los otros. Sélo por experiencia conocemos su influencia y conexién, y esta
influencia no podemos extenderla més alla de la experiencia.

Asi serdimposible realizar |a primera condicién requerida para € sistema de las reglas
eternas racionales de lo justo y lo injusto porque es imposible mostrar |as relaciones sobre
las cuales la distincion puede fundarse, y es imposible realizar la segunda condicion
porque no podemos probar a priori que estas relaciones, Si existen realmente y son
percibidas, sean universalmente forzosas y obligatorias.

Para hacer estas reflexiones generales mas claras y convincentes podemos ilustrarlas
por algunos casos particulares en los que este caracter de bien o mal moral se reconoce
mas generalmente. De todos los crimenes que las criaturas humanas son capaces de
cometer es el méas hoérrido e innatural la ingratitud, especiamente cuando se comete
contra los padres y aparece en los casos méas notorios de heridas y muerte. Esto es
reconocido por todo € género humano, tanto por los filésofos como por los restantes
mortales; solamente entre los fil6sofos surge la cuestion de si €l delito o fealdad moral de
esta accidn puede ser descubierta por un razonamiento demostrativo o ser apreciada por
un sentido interno y por medio de algun sentimiento que naturalmente se ocasiona por la
reflexién sobre una accion tal. Esta cuestion sera pronto decidida en contra de la primera
opinién si podemos mostrar las mismas relaciones en objetos, sin la nocion de una culpa
o maldad que las acomparie. La razon o la ciencia no es mas que la comparacion de las
ideas y el descubrimiento de sus relaciones, y si las mismas relaciones tienen diferentes
propiedades, se debe seguir evidentemente que estas propiedades no son descubiertas
solamente por la razén. Por consiguiente, para someter la cuestion a este examen
€scojamos un objeto inanimado, como, por gjemplo, un roble o un olmo, y supongamos
gue sus semillas a caer producen un vastago bajo é que, creciendo poco a poco, acaba
por sobrepasar y matar € arbol padre; yo pregunto si en este caso puede fatar una
relacion que no se presente en €l parricidio o la ingratitud. ¢No es uno de los arboles la
causade la existenciadel otro y no es el Ultimo la causa de la destruccion del primero, del
mismo modo que cuando un hijo asesina a sus padres? No es suficiente replicar que falta
una eleccion o voluntad, pues en e caso del parricidio la voluntad no da lugar a
relaciones diferentes, sino que solamente es la causa de que la accidn se deriva, y por
consecuencia produce las mismas relaciones que en € roble o el olmo surgen de otros
principios. La voluntad o la eleccion es lo que determina a un hombre a matar a sus

273



Psikolibro

padres, y son las leyes de la materia y el movimiento las que determinan un vastago a
destruir €l roble de que ha nacido. Aqui las mismas relaciones tienen diferentes causas;
pero como las relaciones son las mismas y como su descubrimiento no va acompariado en
los dos casos de una nocion de inmoralidad, se sigue que esta nocion no surge de este
descubrimiento.

Sin embargo, para escoger un caso mas semejante preguntaré gustoso por qué el incesto
en la especie humana es criminal y por qué la misma accién y las mismas relaciones en
los animales no tienen 1o mas minimo de fealdad y deformidad moral. Si se me responde
gue esta accién es inocente en los animales porgue no poseen suficiente razén para
reconocer su fealdad, pero que por estar los hombres dotados de esta facultad, que puede
obligarlos a cumplir su deber, la misma accion en ellos se hace criminal, replicaré que
esto es evidentemente arglir en un circulo, pues antes que la razén pueda percibir esta
fealdad |a fealdad debe exigtir, y, por consecuencia, es independiente de las decisiones de
nuestra razon y es méas propiamente su objeto que su efecto. Segun este sistema, todo
animal que tiene sentidos, apetito y voluntad, es decir, todo animal, debe ser susceptible
de las mismas virtudes y vicios por los cuales concedemos aabanza o censura a las
criaturas humanas. Toda la diferencia estard en que nuestra razdn superior puede servir
para descubrir e vicio y la virtud, y por este medio puede aumentar la censura o
alabanza; pero este descubrimiento supone un ser separado en estas distinciones morales
Yy un ser que depende tan solo de la voluntad y el apetito y que tanto en pensamiento
como en realidad debe ser distinguido de la razon. Los animales son susceptibles de las
mismas relaciones con respecto a los otros de la especie humana, y por lo tanto serian
susceptibles de la misma moraidad si la esencia de la moralidad consistiese en estas
relaciones. Su carencia de grado suficiente de razon puede impedirles percibir sus
deberes y obligaciones morales; pero nunca puede impedir que estos deberes existan,
pues deben existir de antemano para ser percibidos. La razdn los halla, pero no los
produce. Este argumento merece ser tenido en cuenta por ser, segun mi opinion,
completamente decisivo.

El anterior razonamiento no sdlo prueba que la moralidad no consiste en relaciones que
son objeto de la ciencia, sino que, bien examinado, prueba también con igual certeza que
tampoco consiste en hechos que puedan ser descubiertos por € entendimiento. Estaes la
segunda parte de nuestro argumento, y s podemos hacer esto evidente nos sera posible
concluir que la moralidad no es un objeto de razon. Pero ¢puede existir alguna dificultad
para probar que €l vicio y la virtud no son hechos cuya existencia podamos inferir por la
raz6n? Tomemos una accidn que se estima ser viciosa: € asesinato intencional, por
gjemplo. Examinémoslo en todos sus aspectos y veamos si se puede hallar algin hecho o
existencia real que se llame vicio. De cualquier modo que se le considere, solo se hallan
ciertas pasiones, motivos, voliciones y pensamientos. No existen otros fenOmenos en este
caso. El vicio nos escapa enteramente mientras se le considere como un objeto. No se le
puede hallar hasta que se dirige la reflexion hacia el propio pecho y se hala un
sentimiento de censura gue surge en nosotros con respecto a la accion. Aqui existe un
hecho; pero es objeto del sentimiento, no de la razon. Esta en nosotros mismos, no en €l
objeto. Asi, cuando se declara una accion o caracter vicioso no se quiere decir sino que
por la constitucion de nuestra naturaleza experimentamos un sentimiento o afeccion de
censura ante la contemplacion de agudl. El vicio y la virtud, por consiguiente, pueden ser
comparados con los sonidos, colores, calor y frio, que seguin la filosofia moderna no son

274



Psikolibro

cualidades en los objetos, sino percepciones en el espiritu, y este descubrimiento en
moral, 10 mismo que otros en la fisica, debe ser considerado como un avance
considerable de las ciencias especulativas, aunque, |o mismo que éstas, no tiene o tiene
poca influencia en la préctica. Nada puede ser mas real 0 interesarnos mas que nuestros
propios sentimientos de placer y dolor, y s éstos son favorables a la virtud y
desfavorables a vicio no puede ser requerido nada mas para la regulaciéon de nuestra
conductay vida.

No puedo menos de afadir a estos razonamientos una observacion que puede quiza ser
estimada de alguna importancia. En todo sistema de moralidad que hasta ahora he
encontrado he notado siempre que el autor procede durante algun tiempo segin el modo
corriente de razonar, y establece la existencia de Dios 0 hace observaciones concernientes
a los asuntos humanos, y de repente me veo sorprendido a hallar que en lugar de los
enlaces usuales de |as proposiciones es no es encuentro que ninguna proposicion se halla
enlazada mas que con debe o no debe. Este cambio es imperceptible, pero es, sin
embargo, de gran consecuencia, pues como este debe 0 no debe expresa una nueva
relacion o afirmacion, es necesario que sea observada y explicada y a mismo tiempo
debe darse una razén para lo que parece completamente inconcebible, a saber: como esta
nueva relacion puede ser una deduccién de otras que son totalmente diferentes de ella, ya
gue los autores no usan comunmente de esta precaucion, debo aventurarme a
recomendarla alos lectores, y estoy persuadido de que esta pequefia atencion acabara con
todos los sistemas corrientes de inmoralidad y nos permitird ver que la distincion de vicio
y virtud no se funda meramente en las relaciones de |os objetos ni se percibe por larazon.

Seccion 11
Las distinciones morales se derivan de un sentido moral.

Asi, el curso del anterior argumento nos lleva a concluir que puesto que € vicio y la
virtud no pueden descubrirse solamente por la razén o la comparacion de ideas, debe ser
mediante alguna impresién o sentimiento que nos ocasionan por |o que somos capaces de
fijar la diferencia entre ellos. Nuestras decisiones concernientes a la rectitud y
depravacién moral son evidentemente percepciones, y como todas las percepciones son
impresiones o ideas, la exclusion de las unas es un argumento convincente en favor de las
otras. La moralidad, por consiguiente, es mas propiamente sentida que juzgada, aunque
este sentimiento o afeccion es comunmente tan suave y sutil que nos inclinamos a
confundirlo con una idea, seguin nuestra costumbre de tomar unas cosas por otras cuando
existe entre ellas una gran semejanza.

La cuestion que se presenta en seguida es de qué naturaleza son estas impresiones y de
gué manera actlian sobre nosotros. Aqui ho podemos permanecer largo tiempo perpleos,
sino que debemos declarar que la impresiéon que surge de la virtud es agradable y la que
procede del vicio desagradable. La experiencia de cada momento nos convencera de ello.
No existe un espectaculo tan hermoso como una accién noble y generosa ni nada que nos
cause mas horror que una cruel y pérfida. No hay goce igual a que recibimos de la
compafiia de los que amamos y estimamos, asi como € més grande de los castigos
consiste en ser obligado a pasar nuestra vida con los que odiamos o despreciamos. Una
verdadera obra dramatica o novela debe proporcionarnos casos de este placer que la
virtud produce y del dolor que surge del vicio.

275



Psikolibro

Ahora bien: puesto que las impresiones distintivas por las que se conoce €l bien y e
mal moral no son mas que dolores 0 placeres particulares, se sigue que en todas las
investigaciones referentes a estas distinciones morales sera suficiente mostrar los
principios que nos hacen sentir una satisfaccion o dolor ante la contemplacion de un
caracter, para saber por qué el carécter es laudable o censurable. ¢Por qué una accion o
sentimiento o caracter es virtuoso o vicioso? Porgue su consideracion causa un placer o
dolor de un género particular. Por consiguiente, dando razén del placer o € dolor
explicamos suficientemente el vicio y la virtud. Tener el sentido de la virtud no es mas
gue sentir una satisfaccién de un género particular ante la contemplacién de un caracter.
El sentimiento mismo constituye nuestra alabanza o admiracién. No vamos mas l€jos ni
investigamos la causa de la satisfaccion. No inferimos que un caracter sea Vvirtuoso
porque agrada, sino que sintiendo que agrada de un modo particular sentimos, en efecto,
gue es virtuoso. Es el mismo caso que nuestros juicios concernientes a todos los géneros
de belleza, gustos y sensaciones. Nuestra aprobacion se halla implicada en €l placer
inmediato que nos producen.

He objetado a sistema que establece reglas eternas, racionales, de o justo e injusto que
es imposible mostrar en las acciones de las criaturas racionales relaciones que no se
hallen en los objetos externos, y que, por consiguiente, si lamoralidad acompafia siempre
a estas relaciones serd posible para la materia inanimada €l hacerse virtuosa o viciosa.
Ahora bien: puede de igual modo objetarse al presente sistema que s lavirtud y € vicio
se hallan determinados por el placer y el dolor estas cualidades deben en todo caso surgir
de sensaciones, y, por consiguiente, cualquier objeto, ya sea animado o inanimado,
raciona o irracional, puede llegar a ser bueno o malo con tal que pueda excitar una
satisfaccion o desagrado. Pero aungue esta objecion parece ser la misma, no tiene de
ninglin modo igual fuerza en un caso que en € otro, pues, primero, es evidente que bajo
el término de placer comprendemos sensaciones que son muy diferentes entre si y que
tienen tan solo la semegjanza remota requerida para que sean designadas por € mismo
término abstracto. Una buena composicion de musica y una botella de buen vino
producen placer igualmente y, 1o que es més, su bondad se halla determinada meramente
por el placer. ¢Pero podremos decir por esto que € vino es armonioso o0 que la musica
tiene un buen sabor? Del mismo modo un objeto inanimado y el buen caracter o buenos
sentimientos de una persona pueden producir una satisfaccion; pero como la satisfaccion
es diferente, evita que nuestros sentimientos que se refieren a ellos sean confundidos y
nos hace que atribuyamos virtud alos unos 'y no a otro. No todo sentimiento de placer o
dolor que surja de los caracteres y acciones es del género especial que nos hace alabar o
condenar. Las buenas cualidades de un enemigo nos son nocivas, pero pueden captarse
nuestra estima o respeto. Solamente cuando un carécter es considerado en general sin
referencia a nuestros intereses particulares causa un sentimiento o afecto que
denominamos bien o mal moral. Es cierto que los sentimientos de interés y morales son
susceptibles de ser confundidos y que, naturalmente, pasan los unos alos otros. Rara vez
acontece gque no imaginemos un enemigo como Vicioso y que podamos distinguir entre su
oposicion a nuestros intereses y su Vvillania o bajeza real; pero esto no impide que los
sentimientos sean en si mismos diferentes, y un hombre de temperamento y juicio puede
librarse por @ mismo de estas ilusiones. De igual manera, aunque una voz musical no es
mas que aquella que produce un género particular de placer, es dificil, sin embargo, para
un hombre notar que la voz de un enemigo es agradable o conceder que es musical; pero

276



Psikolibro

una persona de un oido fino y que tiene dominio sobre si misma puede separar estos
sentimientos y alabar |0 que lo merece.

Segundo, podemos recordar el precedente sistema de las pasiones para hacer notar una
diferencia aun mas considerable entre nuestros dolores y placeres. El orgullo y la
humildad, el amor y & odio, son excitados cuando se nos presenta algo que posee una
relacion con el objeto de la pasion y produce una sensacion separada relacionada con la
sensacion de la pasién. Ahora bien: la virtud y e vicio van acompafiados de estas
circunstancias. Deben hallarse necesariamente en nosotros o en los otros y excitar placer
o dolor, y, por consiguiente, dar lugar a una de estas cuatro pasiones, que se distinguen
claramente del placer y € dolor que despiertan los objetos inanimados y que
frecuentemente no tienen relacién con nosotros; éste es quiza € efecto mas considerable
guelavirtud y € vicio tienen sobre €l espiritu humano.

Se puede ahora preguntar en general, con respecto a este dolor o placer que distingue el
mal y el bien moral, de qué principio se derivay por qué surge en €l espiritu humano. A
esto respondo: primeramente, que es absurdo imaginar que en cada caso especia estos
sentimientos sean producidos por una propiedad original y constitucion primaria, pues
como & nimero de nuestros deberes es en cierto modo infinito, esimposible que nuestros
ingtintos originales se extiendan a todos ellos y que desde nuestra primera infancia
impriman en e espiritu humano toda la multitud de preceptos que se comprenden en los
sistemas mas completos de ética. Semejante manera de proceder no esta de acuerdo con
las maximas usuales seguiin las que se conduce la naturaleza, en la que pocos principios
producen toda la variedad que observamos en €l universo y todo sucede del modo mas
fécil y sencillo. Es necesario, por consiguiente, reducir estos impulsos primarios y hallar
algunos principios general es sobre los que se funden todas nuestras nociones morales.

En segundo lugar, puede preguntarse si debemos buscar estos principios en la
naturaleza o debemos suponerles algun otro origen. Responderé que nuestra respuesta en
esta cuestion depende de la definicion de la palabra naturaleza, puesto que no hay nada
mas ambiguo y equivoco que aquélla. Si la naturaleza se contrapone a los milagros, no
solo la distincidn entre € vicio y la virtud es natural, sino todo hecho que haya sucedido
en e mundo, exceptuando los milagros sobre los que nuestra religion esta fundada.
Diciendo, pues, que los sentimientos de vicio y virtud son naturales en este sentido no
hacemos ninguin descubrimiento extraordinario.

Sin embargo, la naturaleza puede contraponerse también alo raro y no usual, y en este
sentido de la palabra, que es el corriente, pueden surgir disputas concernientes alo que es
natural y no natural, y se puede, en general, afirmar que no POSeeMOSs un criterio preciso
segun el cua estas disputas puedan ser decididas. Lo frecuente y raro depende del
numero de casos que hemos observado, y como este nimero puede aumentar o disminuir
gradualmente, serd imposible fijar los limites entre ellos. Podemos solo afirmar en este
asunto que s algo hay que pueda llamarse natural en este sentido lo seran los
sentimientos de la moralidad, puesto que jamas existio una nacion en e mundo ni una
persona en una nacion que se hallasen totalmente privadas de ellos y que en algin caso
no mostrasen la méas peguefia aprobacion o censura de la conducta. Estos sentimientos se
hallan tan arraigados en nuestra constitucion y temperamento, que sin confundir al
espiritu humano por laenfermedad o lalocura es imposible extirparlos o destruirlos.

277



Psikolibro

La naturaleza puede también ser contrapuesta a artificiolo mismo quelo fuealoraroy
no usual, y en este sentido puede ser discutido s las nociones de virtud son naturales o
no. Facilmente olvidamos que los designios, proyectos y consideracio nes de los hombres
Son principios tan necesarios en su actuacion como el calor y € frio, lo humedo y lo seco,
y estimandolos libres y enteramente obra nuestra es usual ponerlos en oposicion con los
principios de la naturaleza. Si, por consiguiente, se pregunta si e sentido de la virtud es
natural o artificial, opino que me esimposible por e momento dar una respuesta precisa a
esta cuestion. Quiza aparecera después gque nuestro sentido de algunas virtudes es
artificial y el de otras natural. La discusion de esta cuestion serd més oportuna cuando
entremos en |os detalles exactos de cada virtud y vicio particular(59).

Mientras tanto, no estara fuera de lugar observar, partiendo de estas definiciones de
natural y no natural, que nada puede ser menos filosofico que los sistemas que afirman
gue la virtud es lo mismo que lo natural y € vicio que lo innatural, pues en e primer
sentido de la palabra, estando la naturaleza contrapuesta a los milagros, la virtud y €l
vicio son igualmente naturales, y en €l segundo, como opuesta a lo que no es usual, se
hallaria quiza que la virtud seria menos natural. En ultimo término debe concederse que
la virtud heroica, no siendo usual, es mucho menos natural que la méas brutal barbarie.
Segun €l tercer sentido de la palabra, es cierto que tanto € vicio como la virtud son
iguamente artificiales y se hallan fuera de la naturaleza. Pues aunque se discuta s la
nocion de mérito o demérito en ciertas acciones es natural o artificial, es evidente que las
acciones mismas son artificiales y realizadas con un cierto designio e intencion; de otro
modo no podrian comprenderse bajo alguna de estas denominaciones. Es imposible, por
consiguiente, que e caracter de natural y no natural pueda, sea en e sentido que sea,
determinar los limitesdel vicio y lavirtud.

Asi, hemos vuelto a nuestra primera posicion de que la virtud se distingue por € placer
y €l vicio por & dolor que una accion, sentimiento o caracter nos proporciona por su mero
examen y consideracion. Esta conclusion es sumamente Util porque nos reduce a la
simple cuestion de por qué una accion o sentimiento, en su examen genera o
consideracion general, nos proporciona una cierta satisfaccion o desagrado, para mostrar
el origen de su rectitud o madad mora sin indagar relaciones o cualidades
incomprensibles que jamés han existido en la naturaleza, ni aun en nuestra imaginacion
en la forma de una concepcion claray distinta. Me vanaglorio de haber realizado gran
parte de mi presente designio llegando a un planteamiento de la cuestion que me parece
tan libre de ambiguiedad y obscuridad.

Parte Segunda De la Justiciay la Injusticia
Seccion Primera
¢Eslajusticia una virtud natural o artificial?

Y a he indicado que nuestro sentido de la virtud no es siempre natural, sino que hay
algunas virtudes que producen placer y aprobacion por medio de un artificio o
mecanismo que surge de las circunstancias y necesidades del género humano. Afir mo
gue de esta especie es la justicia, e intentaré defender esta opinién por un argumento
breve y, segun espero, convincente, antes de que examine la naturaleza del artificio del
cual sederivae sentido de esta virtud.

278



Psikolibro

Es evidente que cuando alabamos una accion consideramos solamente |os motivos que
la han producido y consideramos la accion como signo o indicacion de ciertos principios
gue residen en € espiritu 0 temperamento. La realizacién externa no tiene mérito.
Debemos dirigir nuestra vista al interior para hallar la cualidad moral. Esto no podemos
hacerlo directamente, y, por consiguiente, fijamos nuestra atencion en las acciones como
en signos externos; pero estas acciones se consideran alin como signos, Yy €l ultimo objeto
de nuestra alabanza y aprobacion es el motivo que las ha producido.

Del mismo modo, cuando exigimos la realizacion de una accion o censuramos a una
persona por no realizarla suponemos siempre que en esta situacion una persona debe ser
influida por el propio motivo de esta accidn y estimamos vicioso en ella e que no lo
tenga en cuenta. Si hallamos después de una investigacion que el motivo virtuoso era alin
poderoso en su pecho, aungue impedido en su accidn por circunstancias que nos son
desconocidas, retiramos nuestra censura y experimentamos la misma estima por aquella
persona que si hubiese realizado la accion que exigimos de ella.

Por consecuencia, resulta que todas las acciones virtuosas derivan su mérito de motivos
Virtuosos y son consideradas meramente como signos de estos motivos. De este principio
concluyo que los primeros motivos virtuosos que conceden un mérito a la accién no
pueden ser jamas la apreciacion de la virtud de esta accion, sino que deben ser alguin otro
motivo o principio natural. Suponer que la mera consideracion de la virtud de la accion
puede ser € primer motivo que produce la accion y la hace virtuosa es razonar en un
circulo. Antes de que obtengamos una apreciacion tal, la accion debe ser reamente
virtuosa y esta virtud debe derivarse de agin motivo virtuoso; por consiguiente, el
motivo virtuoso debe ser diferente de la consideraciéon de la virtud de la accion. Un
motivo Vvirtuoso se requiere para hacer una accion virtuosa. Una accién debe ser virtuosa
antes de que tengamos una apreciacion de su virtud. Algin motivo virtuoso, por
consiguiente, debe ser anterior a esta consideracion.

No es esto meramente una sutilidad metafisica, sSino que entra en todos nuestros
razonamientos de la vida corriente, aunque quiza no somos capaces de exponerlos en
términos filosoficos tan claros. ¢Por qué censuramos a un padre cuando descuida a su
hijo? Porque, muestra una carencia de la afeccion natural que es e deber de todo padre.
Si no fuese el deber una afecciéon natural, € cuidado de los hijos no seria un deber y
resultaria imposible que pudiéramos tener presente el deber para producirle. En este caso,
por consiguiente, todos los hombres suponen un motivo de la accion distinto del sentido
del deber.

Hay un hombre, por gemplo, que hace muchas acciones buenas. ayuda a los
desgraciados, consuela a los afligidos y extiende su bondad hasta los extranjeros mas
remotos. Ningun carécter puede ser méas amable y virtuoso. Consideramos estas acciones
como pruebas de la més grande humanidad. Esta humanidad concede un mérito a las
acciones. La apreciacion de este mérito, por consiguiente, es una consideracion
secundaria y que deriva de los principios anteriores de humanidad que son meritorios y
laudables.

En breve puede ser establecido como una maxima indudable que ninguna accién puede
ser virtuosa 0 moralmente buena, a menos que no exista en la naturaleza humana algun
motivo que la produzca distinto del sentido de su moralidad.

279



Psikolibro

Sin embargo, ¢€l sentido de la moralidad no puede producir una accién sin ninglin otro
motivo? Respondo: puede; pero esto no constituye una objecion parala presente doctrina.
Cuando un motivo o principio virtuoso es corriente en la naturale za humana, una persona
gue siente su corazon privado de este motivo puede odiarse a si misma por esto y puede
realizar la accion sin el motivo, por un cierto sentido del deber, para adquirir por préctica
este principio virtuoso o a menos para ocultar tanto como es posible su carenciade é. A
un hombre que realmente no experimenta gratitud en su ama le agrada, sin embargo,
realizar acciones de gracia y piensa que por este medio ha cumplido su deber. Las
acciones son al principio consideradas como signos de motivos, pero es usua en este
caso, como en todos |os otros, fijar nuestra atencion por signos y olvidar en cierta medida
la cosa significada. Sin embargo, aunque en algunas ocasiones una persona, pueda
realizar una accion meramente por su apreciacion de su obligacion moral, esto mismo
supone la existencia en la naturaleza humana de diferentes principios que son capaces de
producir laaccion y cuya belleza moral hace la accion meritoria.

Ahora bien: para aplicar todo esto al caso presente, supongo que una persona me ha
prestado una cantidad de dinero a condicion de ser devuelta en pocos dias, y supongo
también que después de la expiraciéon del plazo concedido me pide la suma. Pregunto:
¢Por gué razén o motivo tengo que devolver € dinero? Se me dira que mi consideracion
de lajusticia y odio de toda villania y canallada son razones suficientes para mi s yo
conservo algo de honradez o sentido del deber u obligacion. Esta respuesta, no 1o dudo,
esjustay satisfactoria para un hombre en un estado civilizado y cuando ha sido formado
de acuerdo con cierta disciplinay educacion; pero en una condicién ruday mas natural, si
se permite llamar a esta condicion natural, esta respuesta seria rechazada como
perfectamente ininteligible y sofistica, puesto que una persona en esta situacion
preguntaria inmediatamente ¢En qué consiste la honradez y la justicia que encontrais en
la devolucion de un préstamo y en no tocar a la propiedad de los otros? No esta,
seguramente, en la accion externa. Debe, por consiguiente, hallarse en el motivo del que
la accion externa se deriva. Este motivo no puede considerarse nunca como la apreciacion
de la honradez de la accién, pues es una clara falacia decir que se requiere un motivo
virtuoso para hacer una accion honrada y a mismo tiempo que la apreciacion de la
honradez es el motivo de la accion. No podemos jamas apreciar la virtud de una accion a
menos que la accion no haya sido antes virtuosa. Ninguna accion puede ser virtuosa sino
en cuanto gue procede de un motivo virtuoso. Un motivo virtuoso, por consiguiente, debe
preceder ala apreciacion de lavirtud, y es imposible que e motivo virtuoso y la aprecia-
cion de lavirtud sean 1o mismo.

Se requiere, pues, hallar algin motivo para conducirse segun la justicia y honradez,
diferente de nuestra apreciacion de la honradez, y en esto consiste la gran dificultad, pues
si decimos que la preocupacion de nuestros intereses privados o reputacion es e motivo
legitimo de todas |as acciones honradas, se sigue que siempre que esta preocupacion cese,
la honradez no podra tener lugar. Es cierto que € amor de si mismo, cuando actla en
libertad, en lugar de llevarnos a acciones honradas es e manantial de toda injusticia y
violencia 'y que ningin hombre puede corregirse de estos vicios sin corregir y restringir
los movimientos naturales de este apetito.

S se afirma que la razén o motivo de tales acciones es la consideracion del interés
publico, a que nada es mas contrario que los gjemplos de injusticia y falta de honradez,

280



Psikolibro

propondré | as tres siguientes consideraciones como dignas de tenerse en cuenta: Primero:
€l interés publico no se halla naturalmente unido ala observancia de las reglas de justicia,
sino que solamente se halla enlazado con ellas después de una convencién artificial para
el establecimiento de estas reglas, como se expondra mas adelante extensamente.
Segundo; si suponemos que el préstamo era secreto y que es necesario para €l interés de
la persona que €l dinero sea devuelto del mismo modo (como cuando el que presta desea
ocultar sus riquezas), en esta ocasién € caso cambia, y € publico no se hala ya
interesado en las acciones del deudor, aunque yo supongo gque no existira moralista que
pretenda afirmar que el deber y la obligacién cesan. Tercero: la experiencia prueba de un
modo suficiente que los hombres, en € curso habitual de la vida, no consideran algo tan
remoto como €l interés publico cuando pagan a sus acreedores, realizan sus Compromisos
y se abstienen de robo, pillgje e injusticia de cualquier género. Aquél es un motivo
demasiado remoto y sublime para afectar a la generalidad del género humano y operar
con fuerza en acciones tan contrarias al interés privado como son frecuentemente las de
justiciay honradez comun.

En general, puede ser afirmado que no existe una pasion en e espiritu humano que
consista en e amor a género humano meramente como tal, independiente de las
cualidades personales, servicios o relacion con nosotros. ES cierto que no existe criatura
humana, ni de hecho sensible, cuya felicidad o desgracia no nos afecte en alguna medida
S nos esta proxima 'y nos es expuesta en vivos colores; pero esto procede meramente de
la simpatia y no es prueba de una afeccion universal para con € género humano, puesto
gue €l interés se extiende més alla de nuestra especie. Una afeccion entre |os dos sexos es
una pasion innata de la naturaleza humana, y esta pasién no solo aparece en sus sintomas
peculiares, sino también inflamando los otros principios de afeccion y produciendo un
mayor amor a la belleza, ingenio, ternura que los que habrian surgido de otro modo de
ellos. Si existiese un amor universal entre las criaturas humanas se presentaria de la
misma manera. Un grado de una buena cualidad produciria una afeccion mas fuerte que
el odio producido por e mismo grado de una mala cualidad, lo que es contrario alo que
hallamos en la experiencia. Los temperamentos de los hombres son diferentes y algunos
tienen una tendencia a las afecciones tiernas, mientras que otros la poseen hacia las
pasiones acres; pero en lo capital podemos afirmar que € hombre en general o la
naturaleza humana no es més que el objeto del amor y el odio y requiere de alguna otra
causa que por una doble relacion de impresiones e ideas pueda excitar estas pasiones. En
vano intentaremos eludir esta hipotesis. No existe fendmeno alguno que ponga de relieve
una tal afeccion hacia los hombres independiente de su mérito y de toda otra
circunstancia. Amamos la compafiia en general como amamos toda otra diversion. Un
inglés en Italia es un amigo nuestro, y 1o es un europeo en China, y quiza un hombre seria
apreciado como tal s 1o encontrasemos en la Luna. Pero esto procede solo de las
relaciones con nNosotros mismos, que en estos casos concentran en si mayor fuerza por
hallarse confinadas a pocas personas.

Si la benevolencia publica o la consideracion de los intereses de la humanidad no
pueden ser el motivo original de la justicia, mucho menos pueden serlo la benevolencia
privada o la consideracion de los intereses de la parte interesada. ¢Por qué debo pagarle s
es mi enemigo y me da un justo motivo para odiarle? ¢Por qué si es un hombre vicioso y
merece €l odio de la humanidad entera? ¢Por qué si es un desgraciado y no puede hacer
uso de lo que le arrebato? ¢Por qué si es un perdido y recibira méas dafio que beneficio de

281



Psikolibro

su posesion? ¢Por qué s yo me halo en la necesidad y tengo motivos urgentes para
adquirir algo para mi familia? En todos estos casos € motivo original de la justicia
faltaria, y por consiguiente la justicia misma, y con €ella la propiedad, el derecho y la
obligacion.

Un hombre rico esta sometido a la obligacién de dar alos que se hallan necesitados un
cumulo de cosas que le son superfluas. Si la benevolencia privada fuese e motivo
original de la justicia, un hombre no estaria obligado a abandonar a la posesion de los
otros més que lo que le agradase darles. En dltimo término, la diferencia seria muy poco
considerable. Los hombres fijan sus afecciones més sobre 10 que poseen que sobre
aquello de lo que jamas disfrutan; por esta razén seria una mayor crueldad desposeer aun
hombre de alguna cosa que no darsela. Pero ¢quién puede afirmar que ésta es la sola
fundamentacion de lajusticia?

Ademas debemos considerar que la razon capital de por qué los hombres se sienten tan
unidos a sus posesiones es que las consideran como su propiedad y aseguradas para ellos
de un modo inviolable por las leyes de la sociedad; pero ésta es una consideracion
secundaria y dependiente de las nociones precedentes de justiciay propiedad.

La propiedad de un hombre se supone que se halla defendida contra todo mortal en todo
caso posible; pero la benevolencia privada es y puede ser mas débil en unas personas que
en otras, y en varias, o de hecho en muchas, debe faltar absolutamente. La benevolencia
privada, por consiguiente, no es el motivo original delajusticia.

De todo esto se sigue que nosotros no tenemos un motivo real o universal para observar
las leyes de la equidad mas que la misma equidad y mérito de esta observancia, y como
ninguna accion puede ser equitativa o meritoria cuando no puede surgir de algin motivo
separado, existe aqui un sofisma evidente y un razonamiento en circulo. Por consiguiente,
a menos que concedamos que la naturaleza ha establecido un sofisma y lo ha hecho
necesario e inevitable, debemos admitir que €l sentido de la justicia e injusticia no se
deriva de la naturaleza, sino que surge artificialmente, aunque necesariamente, de la
educacion y convenciones humanas.

Debo afiadir, como un corolario de este razonamiento, que puesto que ninguna accion
puede ser laudable o censurable sin algiin motivo o pasiones que impelan a ello, distintas
del sentido de la moral, estas ocasiones diferentes deben tener una gran influencia sobre
este sentido. De acuerdo con su fuerza general en la naturaleza humana, alabamos o
censuramos. Al juzgar la belleza de los cuerpos de los animales dirigimos nuestra vista a
la disposicion de ciertas especies, y cuando |os miembros y figura observan la proporcion
comun a esta especie declaramos que es hermosa y bella. De igual manera consideramos
siempre la fuerza natural y usual de las pasiones cuando determinamos algo concerniente
al vicio y la virtud, y cuando las pasiones se apartan mucho de la medida comun, en
cualquier sentido, son siempre desaprobadas como viciosas. Un hombre quiere mas a sus
hijos que a sus sobrinos, a sus sobrinos Mas que a sus primos y a sus primos mas que a
los extranos, siendo iguales las restantes circunstancias. De aqui surgen nuestras reglas
comunes del deber, prefiriendo los unos a los otros. Nuestro sentido del deber sigue
siempre el curso comun y natural de nuestras pasiones.

Para evitar ofender, debo observar aqui que cuando niego que la justicia sea una virtud
natural hago uso de la palabra natural como contrapuesta a artificial. En otro sentido de la

282



Psikolibro

palabra: como ningun principio del espiritu humano es més natural que € sentido de la
virtud, ninguna virtud es mas natural que la justicia. El género humano es una especie
dotada del don de invencidn, y cuando unainvencion es claray absolutamente necesaria
puede considerarse tan natural como lo que procede de un modo inmediato de principios
originales, sin la intervencion del pensamiento o reflexion. Aunque las reglas de la
justicia sean artificiales, no son arbitrarias. No es una expresion impropia llamarlas leyes
de la naturaleza, s por natura entendemos lo que es comuin a una especie 0 aun Si
designamos por €ello lo que es inseparable de | as especies.

Seccion 1
Del origen delajusticiay la propiedad.

Procedamos ahora a examinar dos cuestiones: la que concierne al modo como las reglas
de lajusticia son establecidas por € artificio del hombre y la concerniente a las razones
gue nos determinan a atribuir a la observancia o descuido de estas reglas una belleza y
deformidad moral. Estas cuestiones apareceran después como diferentes. Empezaré por la
primera.

De todos los animales que pueblan nuestro globo no hay ninguno con el que la
natural eza parece (a primera vista) haberse conducido con més crueldad que € hombre, si
se tienen en cuenta las exigencias y necesidades con que le ha dotado y los escasos
medios con que ella proporciona la satisfaccion de estas necesidades. En otros seres estas
dos cosas se compensan entre si. Si consideramos el ledn como animal voraz y carnivoro
veremos pronto que tiene muchas necesidades; pero s dirigimos nuestra vista a su
estructura y temperamento, agilidad, valor, armas y fuerza veremos que estas ventajas
compensan sus necesidades. La ovejay € buey se hallan privados de estas ventgjas, pero
sus apetitos son moderados y su aimento es facil de buscar. Tan solo en €l hombre este
enlace no natural de debilidad y necesidad puede observarse en su mayor perfeccion. No
solo el alimento que se requiere para su sustento huye ante su busca y proximidad, o por
lo menos requiere de su trabajo para ser producido, sino que también debe poseer
vestidos y habitacion contra las injurias de la intemperie, y considerandole en si mismo,
no se halla provisto ni de armas, ni de fuerza, ni de otras habilidades naturales que
pudieran servir en algun grado para obviar tantas necesidades.

Solo por la sociedad es capaz de suplir estos defectos y alcanzar la igualdad con los
restantes seres y hasta adquirir la superioridad sobre ellos. Por la sociedad todas sus
debilidades se compensan, y aungque en esta situacion sus exigencias se multiplican en
cada momento, sus capacidades se aumentan todavia y le dgjan en todo respecto mas
satisfecho y feliz que le es posible estarlo en su condicion salvaje y solitaria. Cuando un
individuo trabaja aparte y solo por si mismo, su fuerza es demasiado escasa para €jecutar
una obra considerable; su trabajo, empledndose en satisfacer todas sus diferentes
necesidades, no alcanza nunca la perfeccion en un arte particular, y como su fuerza y
éxito no son siempre iguales, la méas pequefia falta en una de estas artes particulares debe
ir acompanada de laruinay miseriainevitables. La sociedad aporta un remedio para estos
tres inconvenientes. Por la unién de las fuerzas nuestro poder se aumenta; por la division
del trabajo nuestra habilidad crece, y por €l auxilio mutuo nos hallamos menos expuestos
alafortunay los accidentes. Por estafuerza, habilidad y seguridad adicionales llega a ser
la sociedad ventajosa.

283



Psikolibro

Para formar la sociedad se requiere no solamente que ésta sea ventajosa, sino que 1os
hombres sean sensibles a estas ventajas, y es imposible que en su estado salvaje e inculto
puedan, por € estudio y reflexion tan sblo, llegar a alcanzar este conocimiento.
Afortunadamente se halla unida a estas necesidades, cuyos remedios son remotos y
obscuros, otra necesidad que, teniendo un remedio més presente y claro, debe ser
considerada como € principio primero y original de la sociedad humana. Esta necesidad
no es otra més que e apetito sexua, que une a los individuos de diferente sexo y
mantiene su union hasta que un nuevo lazo surge con su interés por la prole comun. Este
nuevo interés es también un principio de union entre padres e hijos, y forman una
sociedad més numerosa, en la que los padres gobiernan por su mayor fuerzay sabiduriay
a mismo tiempo son moderados en el gercicio de esta autoridad por e afecto que
profesan a sus hijos. En poco tiempo la costumbre y el habito, actuando sobre las tiernas
amas de los hijos, los hacen sensibles a las ventagjas que pueden sacar de la sociedad, al
mismo tiempo que los hacen gradualmente también aptos para ella, disminuyendo su
rudezay reprimiendo |as afecciones insociales que evitan su union.

Pues debe reconocerse que aunque las circunstancias de la naturaleza humana puedan
hacer la union necesaria, y aungue las pasiones sexuales y la afeccidon natural parezcan
hacerla inevitable, sin embargo, existen otras particularidades en nuestro temperamento
natural y en las circunstancias externas que son nocivas y aun contrarias a la union
requerida. Entre las primeras podemos estimar justamente como la méas considerable al
egoismo. Me doy cuenta que, hablando en general, las exposiciones de estas cualidades
han ido demasiado lejos y que las descripciones que ciertos fildsofos gustan hacer del
género humano estan en este particular tan lgjanas de la naturaleza como las noticias de
los monstruos gue encontramos en las fabulas y narraciones. Muy lejos de pensar que los
hombres no sienten afecto por nada que vaya més ala de ellos, opino que, aunque es raro
encontrar alguien que quiera mas a otra persona que a si mismo, sin embargo, es dificil
no hallar una persona en quien todos los afectos reunidos no equilibren al egoismo.
Consultemos la experiencia comun: se vera que aunque los gastos de toda la familia
estan, en general, bajo la direccion del jefe de la misma, sin embargo, existen pocos de
ellos que no concedan la mayor parte de sus fortunas a los placeres de sus mujeresy ala
educacion de sus hijos, reservando la méas pequefia parte para Ssu propio uso y
entretenimiento. Esto es lo qué podemos observar con respecto a aquellos que han
contraido ciertos lazos, y es de presumir que sucederia lo mismo con los otros s se
hallasen en andloga situacion.

Aungue esta generosidad debe ser reconocida para € honor del género humano,
debemos al mismo tiempo notar que una afeccion tan noble, en lugar de hacer al hombre
apto para las sociedades extensas, es cas tan contrario a ellas como e mas estrecho
€goismo, pues mientras que cada persona se ama mas a S misma que a los otros y su
amor por los otros encierra e mas grande afecto por sus relaciones y proximos, debe
producir esto una oposicién de pasiones y una consecuente oposicion de acciones, que no
pueden menos de ser peligrosas para la union nuevamente establ ecida.

Sin embargo, merece ser notado que esta oposicion de pasiones iria acompariada solo
de un pequefio peligro si no se uniese con ella una particularidad de las circunstancias
externas, que aporta la oportunidad para que se gjerza. Existen tres especies de bienes de
los que somos poseedores: la satisfaccion interna de nuestros espiritus, las ventgjas

284



Psikolibro

externas de nuestro cuerpo y los goces de las posesiones que hemos adquirido por nuestra
industria 'y buena fortuna. Nos hallamos perfectamente seguros del goce de la primera. La
segunda nos puede ser arrebatada, pero no puede ser ventgjosa a que nos priva de su uso.
La dltima solamente puede ser expuesta a la violencia y puede ser transferida sin sufrir
alguna pérdida o alteracion, mientras que al mismo tiempo no existe cantidad suficiente
para satisfacer |os deseos y necesidades de todo. Del mismo modo que €l cultivo de estos
bienes es la ventgja capital de la sociedad, son la instabilidad de su posesién y su escasez
sus impedimentos capitales.

En vano esperaremos encontrar en la naturaleza inculta un remedio para este
inconveniente o hallar un principio natural del espiritu humano gque pueda controlar estas
afecciones parciales y hacernos vencer las tentaciones que surgen de las circunstancias.
La idea de la justicia no podra nunca servir para este proposito o ser tomada por un
principio natural capaz de inspirar alos hombres una conducta equitativa con respecto de
sus semejantes. Esta virtud, tal como ahora se entiende, no fue ni aun sofiada entre los
hombres rudos y salvajes, pues la nocion de dafio o injusticia implica una inmoralidad o
vicio cometido contra otra persona, y como toda inmoralidad se deriva de algun defecto o
corrupcion de las pasiones, y como este defecto debe ser apreciado en gran medida segiin
el curso ordinario y naturaleza de la constitucion del espiritu, sera facil conocer si somos
culpables de una inmoralidad para con los otros, considerando las fuerzas naturales y
usuales y las varias afecciones que se refieren a ellas. Ahora bien: resulta que, en la
estructura original de nuestro espiritu, nuestra més intensa atencién se halla confinada a
nosotros mismos; la que le sigue, a nuestras relaciones y proximos, y solamente la més
débil es la que alcanza a los extranjeros y las personas que nos son indiferentes. Esta
parciaidad, asi, pues, afeccion desigual, no sdlo debe tener influencia en nuestra vida y
conducta en la sociedad, sino también sobre nuestras ideas de vicio y de virtud de modo
gue nos haga considerar una notable transgresion de un grado tal de parcialidad, ya sea
por una mayor extension o restriccion de estas afecciones, como viciosa o inmoral. Po-
demos observar esto en nuestros juicios comunes concernientes a las acciones por las que
censuramos a una persona que o concentra todas sus afecciones en lafamilia, o le interesa
ésta tan poco que da la preferencia a un extrafio o a un conocimiento casual. De todo |o
gue se sigue que nuestras ideas naturales, no cultivadas, de la moralidad, en lugar de
aportar un remedio para la parcialidad de nuestras afecciones, se conforman mas bien con
esta parcialidad y le conceden unafuerza e influencia adicional.

El remedio, por consiguiente, no se deriva de la naturaleza, sino del artificio, o,
propiamente hablando, la naturaleza aporta un remedio en € juicio y e entendimiento
para lo que es irregular y nocivo en las afecciones, pues cuando los hombres por su
temprana educacion en la sociedad han llegado a ser sensibles a las ventgjas que resultan
de ella'y ademas han adquirido una nueva afeccion por la compaiiia y conversacion, y
cuando han observado que las principales perturbaciones en la sociedad surgen de los
bienes que podemos llamar externos y de su facil desligamiento y transicion de una
persona a otra, deben buscar un remedio colocando estos bienes, en tanto que es posible,
sobre e mismo pie que las ventgjas fijas y constantes del espiritu y € cuerpo. Esto no
puede suceder mas que por una convencion realizada entre todos los miembros de la
sociedad, con € fin de conceder estabilidad a los bienes externos y permitir a cada uno el
disfrute pacifico de lo que puede adquirir por su fortuna e industria. Por este medio todo
el mundo conoce lo que puede poseer seguramente y las pasiones son dominadas en sus

285



Psikolibro

movimientos parciales y contradictorios. Este dominio no es contrario a estas pasiones,
pues si lo fuese no se hubiera establecido ni mantenido nunca, y solo es contrario a los
movimientos del animo precipitados e impetuosos. En lugar de apartarnos de nuestro
propio interés o del de nuestros mas proximos amigos, absteniéndonos de apoderarnos de
lo que poseen los otros, no podemos tener en cuenta mejor estos intereses que por una
convencion tal, ya que por medio de ella hacemos que subsista la sociedad, que es tan
necesaria para su bienestar y existencia como parala nuestra.

Esta convencién no es del género de la promesa, pues hasta las promesas mismas, como
veremos mas adelante, surgen de las convenciones humanas. Es solamente un sentido
general del interés comun, sentido que todos los miembros de la sociedad expresan
mutuamente y que los induce a regular su conducta por ciertas normas. Yo observo que
convendra para mi interés dejar a otro en la posesion de sus bienes, suponiendo que é se
conduzca de la misma manera con respecto a mi. Este es sensible de un interésigual en la
regulacion de su conducta. Cuando este sentido comun del interés se expresa mutuamente
y es conocido por ambas partes produce una resolucién y conducta consecuente. Esto
puede Ilamarse de un modo bastante exacto convencion o acuerdo entre nosotros, aungque
sin la interposicién de una promesa, puesto que las acciones de cada uno de nosotros
poseen una relacion con la de los otros y son realizadas bajo € supuesto de que algo se
realiza de su parte. Dos hombres que mueven los remos de un bote lo hacen por un
acuerdo o convencion, aunque ellos no se han prestado jaméas una promesa mutua. La
regla que concierne a la estabilidad de nuestras posiciones no se deriva menos de las
convenciones humanas, que surgen gradualmente y adquieren fuerza en una lenta
progresion por nuestra experiencia repetida de los inconvenientes de no cumplirla. Por €l
contrario, esta experiencia nos asegura mas que el sentido del interés se ha hecho comun
entre nuestros conciudadanos y nos proporciona la confianza de la regularidad futura de
su conducta; solamente en la espera de ésta se fundan nuestra moderacion y abstinencia.
Del mismo modo todas las lenguas se establecen gradua mente, aungue sin promesa. De
igual modo € oro y la plata llegan a ser los tipos comunes de cambio y son estimados
como un pago suficiente paralo que vale cien veces mas.

Cuando esta convencién que concierne a la abstencion de lo que los otros poseen se ha
realizado y todos han adquirido la estabilidad en su posesion, surgen inmediatamente las
ideas de justicia o0 injusticia, lo mismo que las de propiedad, derecho y obligacion. Las
ultimas son completamente ininteligibles sin entender las primeras. Nuestra propiedad no
es mas que los hienes cuya constante posesion esta establecida por las leyes de la
sociedad, o0 sea por las leyes de la justicia. Por consiguiente, los que hacen uso de las
pal abras propiedad, derecho u obligacion antes de que hayamos explicado el origen de la
justicia, o hacen uso de ellas en la explicacion, son culpables de una gran falacia y no
pueden razonar jamas sobre un fundamento solido. La propiedad de un hombre es agin
objeto relacionado con ella. Esta relacion no es natural, sino mora y fundada sobre la
justicia. Es verdaderamente absurdo, por consiguiente, imaginar gue podamos tener una
idea de la propiedad sin comprender plenamente la naturaleza de la justicia y mostrar su
origen en € artificio y mecanismo de los hombres. El origen de lajusticiaexplicael dela
propiedad. El mismo artificio da nacimiento a ambas. Como nuestro primer y mas natural
sentimiento de la moral se funda en la naturaleza de nuestras pasiones y concede la pre-
ferencia a nosotros y a nuestros amigos frente alos extranos, es imposible que existaago

286



Psikolibro

analogo a un derecho fijo de propiedad mientras que las pasiones opuestas impulsen a
hombre en direcciones contrarias y no sean dominadas por una convencion o acuerdo.

Nadie puede dudar de que la convencion para la distincion de la propiedad y para la
estabilidad de su posesion es, de todas las circunstancias, la méas necesaria para €l
establecimiento de la sociedad humana, y de que después del acuerdo para fijar y
observar esta norma gqueda poco o nada que hacer para fundamentar una perfecta armonia
y concordia. Todas las demés pasiones, aparte de la del interés, son, o facilmente
dominadas, 0 no tienen una consecuencia tan perniciosa cuando son permitidas. La
vanidad ha de ser més bien estimada como una pasion socia y un enlace entre los
hombres. La piedad y el amor han de ser considerados del mismo modo, y laenvidiay la
venganza, aunque perniciosas, actlan sdlo a intervalos y se dirigen contra personas
particulares a quienes consideramos nuestros superiores 0 enemigos. Tan solo la avidez
por adquirir bienes y posesiones para nosotros y nuestros amigos es insaciable, perpetua,
universal y totaimente destructora de la sociedad. Apenas existe alguno que no sea
influido por ellay no hay ninguno que no tenga razén de temerla cuando obra sin ningan
dominio y da rienda suelta a sus primeros y mas naturales movimientos del alma. Asi
gue, en resumen, estimamos que las dificultades para €l establecimiento de la sociedad
Son Mas 0 menos grandes segln los que encontremos al regular o dominar esta pasion.

Es cierto que ninguna afeccion del espiritu humano posee alavez la suficiente fuerzay
direccion propia para equilibrar el amor de las ganancias y hacer alos hombres aptos para
la sociedad llevandolos a que se abstengan de las posesiones de los otros. La
benevolencia hacia los extrafios es demasiado débil para este propdsito, y en cuanto alas
restantes pasiones, mas bien inflaman esta avidez, a observar que cuanto méas grandes
SON nuestras posesiones mayor es la capacidad que tenemos de satisfacer todos nuestros
apetitos. No existe, por consiguiente, otra pasion capaz de guiar la afecciéon del interés
mas que la misma afeccién mediante un cambio de su direccion. Ahora bien: es necesario
gue esta alteracion tenga lugar ya con la més pequefia reflexidn, pues es evidente que la
pasion se satisface mucho mejor por su dominio que por su libertad, y que manteniendo
firme la sociedad avanzamos mucho mas en la adquisicion de las posesiones que en la
condicion solitaria y desamparada, que debe ser la consecuencia de la violencia y la
licencia universal. La cuestion de la maldad y bondad de la naturaleza humana no entra
en lo mas minimo en e problema concerniente a origen de la sociedad, y no debe
considerarse nada més que los grados de sagacidad y estupidez humana, pues es
indiferente que la pasion del interés sea viciosa o virtuosa, puesto que ella se domina a si
misma; asi que, S es virtuosa, los hombres llegan a ser virtuosos por su virtud, y si es
ViCiosa, su vicio tiene el mismo efecto.

Ahora bien: como al establecer laregla parala estabilidad de |a posesion esta pasion se
domina a si misma, s esta regla es verdaderamente abstrusa y de dificil invencion la
sociedad debe ser estimada en cierto modo accidental y efecto de mucho tiempo; pero s
hallamos gue nada es més simple y claro que esta regla, que ya todo padre, para mantener
la paz entre sus hijos, debe establecerla, y que este primer rudimento de la justicia debe
ser mejorado cada dia cuando la sociedad se hace méas amplia, si todo esto aparece
evidente, como ciertamente lo es, debemos concluir que es totalmente imposible para los
hombres permanecer algun tiempo considerable en la condicion salvaje que precede ala
sociedad, y que su primer estado y situacion debe con justicia ser estimado como social.

287



Psikolibro

Esto, sin embargo, no impide que los filésofos puedan, s les agrada, extender su
razonamiento al estado de naturaleza con tal que concedan que se trata de una ficcion
filosofica que jamas ha tenido ni puede tener una realidad. Estando la naturaleza humana
compuesta de dos partes principales que son requeridas para todas sus acciones, las
afecciones y el entendimiento, es cierto que los movimientos ciegos de las primeras, sin
la direccion del udltimo, hacen incapaces a hombre para la sociedad, y nos debe ser
permitido considerar por separado |os resultados de estas operaciones distintas de las dos
partes componentes del espiritu. La misma libertad puede ser permitida ala moral que la
concedida a los fil6sofos de la naturaleza, y es muy usual entre los Ultimos considerar un
movimiento como compuesto y consistente de dos partes separadas entre si aunque al
mismo tiempo reconozcan que en si es simple e inseparable.

El estado de naturaleza, por consiguiente, ha de ser considerado como una meraficcion,
analoga a la edad de oro que los poetas han inventado, con la Unica diferencia que la
primera se describe como llena de guerras, violencia e injusticia, mientras que la dltima
se nos pinta como la mas encantadora condicion que es posible imaginar. Las estaciones
de la naturaleza en esta primera edad eran tan templadas, si hemos de creer a los poetas,
gue no existia para los hombres la necesidad de proporcionarse trajes y casa como
proteccion contra la violencia del calor y e frio. Los rios llevaban leche y vino. Los
robles daban miel y la naturaleza espontdneamente producia sus mejores frutos. Y no
eran éstas las ventgjas capitales de tan feliz edad. No solo las tempestades y |as tormentas
se halaban apartadas de la naturaleza, sino que también las tempestades de los pechos
humanos eran desconocidas, cuando ahora causan una conmocion tan grande y engendran
una tan gran confusion. La avaricia, la ambicién, la crueldad, el egoismo, no existian; la
afeccion cordial, la compasion, la simpatia eran los Gnicos movimientos del animo que
conocia e espiritu humano. Hasta la distincion de mio y tuyo estaba desterrada de entre
esta feliz raza de mortales, y con ella las nociones de propiedad, obligacion, justicia e
injusticia.

Esto, sin duda, ha de ser considerado como una futil ficcion; pero merece ahora nuestra
atencion, porque nada puede mostrar de un modo mas evidente el origen de las virtudes
gue son el asunto de la presente investigacion. He hecho observar que la justicia nace de
las convenciones humanas y que éstas se proponen remediar algunos inconvenientes que
proceden de la concurrencia de ciertas propiedades del espiritu humano y de la situacion
de los objetos externos. Las propiedades del espiritu son e egoismo y la generosidad
limitada, y la situacion de los objetos externos es su facil cambio y la escasez en
comparacion con las exigencias del hombre. Pero aunque los fil6sofos hayan disparatado
en estas especulaciones, 10s poetas han sido guiados de un modo mas seguro por un cierto
gusto o instinto comun que en los méas de los géneros de los razonamientos va mas alla
gue cualquier arte y filosofia de los que hasta ahora conocemos. Ellos vieron claramente
gue si todo hombre experimentase carifio por los otros y s la naturaleza satisficiese
abundantemente nuestras exigencias y necesidades no hubiera podido exigtir la lucha de
intereses que supone lajusticiay no hubiera habido ocasién paralas distincionesy limites
de la propiedad y posesion que en el presente son usuales entre € género humano. Si
aumentase en un grado suficiente la benevolencia de los hombres o la liberalidad de la
naturaleza la justicia se haria inutil, siendo ocupado su lugar por mas nobles virtudes y
mas valiosos bienes. El egoismo de los hombres, se halla excitado por lo poco que
poseemos en relacion con nuestras necesidades, y para dominar este egoismo los hombres

288



Psikolibro

han sido obligados a separarlo de la comunidad y a distinguir entre los bienes propios y
los gjenos.

No hubiéramos tenido que recurrir alas ficciones de los poetas para aprender esto, Sino
gue, aparte de lo razonable del asunto, podriamos descubrir la misma verdad por la
experiencia y observacion comun. Es facil de notar que una afeccion cordial hace todas
las cosas comunes entre amigos y que las gentes casadas, especialmente, pierden su
propiedad y no conocen e mio y tuyo, que son tan necesarios y causan tanta perturbacion
en la sociedad humana. El mismo efecto surge de una alteracion en las circunstancias del
género humano; cuando existe una cantidad tal de alguna cosa que satisfaga todos los
deseos del hombre se pierde la distincion de propiedad enteramente y todo queda siendo
comun. Es esto lo que podemos observar con respecto a aire y €l agua, aungue son los
mas valiosos de los objetos externos, y podemos concluir de aqui que si 1os hombres
estuvieran provistos de todo con la misma abundancia, o s cada uno sintiese el mismo
afecto y carifio por sus semejantes que por si mismo, la justicia y la injusticia serian
igualmente desconocidas del género humano.

Es, pues, una proposicion que me parece puede ser considerada como cierta que solo
por el egoismo y limitada generosidad de los hombres, juntamente con los escasos
medios que la naturaleza nos proporciona para nuestras necesidades, se pro duce la
justicia. Si miramos hacia atras hallaremos que esta proposicion concede una fuerza
adicional a algunas de las observaciones que ya hemos hecho sobre este asunto.

Primero: podemos concluir de ello que una consideracion del interés publico o una
benevolencia muy extensa no es nuestro motivo primero y original parala observancia de
lasreglas de lajusticia, yaque se admite que si 1os hombres se hallasen do

tados de una benevolencia tal estas reglas jamés se hubiesen imaginado. Segundo:
podemos concluir del mismo principio que el sentido de la justicia no se funda en la
razon o en e descubrimiento de ciertas relaciones o conexiones de las ideas que son
eternas, inmutables y universalmente obligatorias, pues ya que se confiesa que una
alteracion como la antes mencionada, en el temperamento y circunstancias del género
humano, alteraria enteramente nuestros deberes y obligaciones, es necesario, por €
sistema que afirma que € sentido de la virtud se deriva de la razén, mostrar el cambio
gue éste debe producir en las relaciones e ideas. Es evidente que la Unica causa de por
gué la generosidad amplia del hombre y la gran abundancia de alguna cosa destruirian la
ideade lajusticiaes € que lahacen indtil, y que, por otra parte, su limitada benevolencia
Y su necesitada condicion dan lugar a esta virtud solamente haciéndola necesaria para €l
interés publico y e de cada individuo. Es, por consiguiente, el interés por nuestro interés
y por € interés publico e que nos hizo establecer las leyes de lajusticia, y nada puede ser
mas cierto que no existe ninguna relacion de ideas que nos conceda este interés, sino que
éste proviene de nuestras impresiones y sentimientos, sin o que todo en la naturaleza
seria perfectamente indiferente y no podria afectarnos en |o mas minimo. Este sentido de
lajusticia, por consiguiente, no se funda en nuestras ideas, Sino en nuestras impresiones.
Tercero: podemos confirmar més aln la precedente proposicion de que las impresiones
gue dan lugar a sentido de la justicia no son naturales a espiritu del hombre, sino que
surgen del artificio y las convenciones humanas, pues ya gque una alteracion considerable
del temperamento y las circunstancias destruye igualmente la justiciay lainjusticia, y ya
gue una ateracion tal tiene efecto tan sdlo por cambiar nuestro interés y e interés

289



Psikolibro

publico, se sigue gque & primer establecimiento de las reglas de la justicia depende de
estos diferentes intereses. Pero si los hombres obedeciesen naturalmente a interés
publico y experimentasen un cordial afecto no hubieran pensado en limitar a nadie
mediante estas reglas, mientras que Si buscasen su propio interés sin ninguna precaucion
caerian de lleno en todo género deinjusticias y violencias. Estas reglas, por consiguiente,
son artificiales y buscan su fin de una manera oblicua e indirecta, y no es € interés que
les da lugar de un género tal que pueda ser buscado por las pasiones naturales y
espontaneas de |os hombres.

Para hacer esto mas evidente consideremos que las reglas de la justicia se establecen
meramente por €l interés, que su conexion con €l interés es en cierto modo Unicay es
diferente de lo que podemos observar en otras ocasiones. Un acto Unico de justicia es
frecuentemente contrario al interés publico, y s existiese solo, sin ser seguido de otros
actos, podria ser en si mismo perjudicial ala sociedad. Cuando un hombre de mérito o de
disposicion benéfica restaura una gran fortuna a un avaro o a un revoltoso fanético ha
obrado de un modo justo y laudable, pero la sociedad es una victima real. Tampoco es
cada acto de justicia, considerado aparte, mas Util para e interés privado que para €l
publico, y es facilmente concebible cdmo un hombre puede empobrecerse a si mismo por
un unico caso de integridad y como tiene razon para desear que con respecto a este Unico
acto las leyes de la justicia se suspendieran por un momento en €l universo. Sin embargo,
aunque los actos particulares de la justicia puedan ser contrarios a interés publico o al
privado, es cierto que el plan o esquematotal es altamente Util y de hecho absolutamente
necesario, tanto para mantener la sociedad como para el bienestar de cada individuo. Es
imposible separar el bien del mal. La propiedad debe ser estable y debe ser fijada por
reglas generales. Aunque en un caso la sociedad sea una victima, este mal momentaneo
se halla ampliamente compensado por la continua validez de lareglay por lapaz y orden
gue establecen en aquélla. Aun cada persona individual debe considerarse como
gananciosa ante la consideraciéon de esto, pues sin la justicia la sociedad se disolveria
inmediatamente y cada uno caeria en la condicion salvaje y solitaria, que es infinitamente
peor gue la situacion mas mala que podamos conocer en la sociedad. Por consiguiente,
cuando los hombres tienen suficiente experiencia para observar que, sea la que quiera la
consecuencia de un solo acto de justicia realizado por una sola persona, sin embargo €l
sistema total de las acciones que se unen a é por la sociedad entera es infinitamente
ventgoso para el todo y para cada parte, no nos hallamos ya lejos de que sea establecida
lajusticia y la propiedad. Cada miembro de la sociedad es sensible a este interés, cada
uno expresa su actitud a sus compafieros juntamente con la resolucion que ha tomado de
adaptar a él sus acciones, a condicion de que los otros hagan 1o mismo. No se requiere
mas para inducir a cualquiera a realizar un acto de justicia en cuanto tenga la primera
oportunidad. Este llega a ser un gemplo paralos otros, y asi |a justicia se establece por si
misma mediante una especie de convencion o acuerdo, esto es, por €l sentido del interés,
gue se supone ser comun en todos, y cuando cada acto particular se realiza esperando que
los otros lo realicen de modo andlogo. Sin una convencién tal nadie hubiera imaginado la
existencia de unavirtud como lajusticia o hubiera sido inducido a conformar con ella sus
acciones. Considerando cada acto particular, mi justicia puede ser perniciosa en todos
respectos, y solamente sobre e supuesto de que otros imitaran mi gjemplo puedo yo ser
inducido a admitir esta virtud, pues nada méas que esta combinacion puede hacer la
justicia ventajosa o aportarme motivos para conformarme a sus reglas.

290



Psikolibro

Pasamos ahora a la segunda cuestién que hemos propuesto, a saber: por qué unimos ala
idea de virtud con lajusticiay lade vicio con lainjusticia. Esta cuestion no nos detendra
mucho tiempo después de |os principios que ya hemos establecido. Todo lo que podemos
decir por el momento sera expuesto en pocas palabras, y para méas detalles el lector debe
esperar a que lleguemos a latercera parte de este libro. La obligacién natural con respecto
alajusticia, o sead interés, ha sido plenamente explicada; pero en cuanto alaobligacion
mural o a sentimiento de lo justo y lo injusto se necesitara primero examinar las virtudes
natural es para que podamos dar una plenay satisfactoria explicacion de ella.

Cuando los hombres hallaron, por experiencia, que su egoismo y limitada generosidad,
actuando en libertad, los incapacitaba totalmente para la sociedad, y después de haber
observado al mismo tiempo que la sociedad era necesaria para la satisfaccion de las
pasiones, fueron naturalmente inducidos a ponerse por si mismos bajo el dominio de tales
reglas, como aquellas que pueden hacer su comercio méas seguro y cémodo. Para la
imposicion, pues, y observancia de estas reglas, tanto en genera como en cada caso
particular, fueron en un principio inducidos por la consideraciéon del interés, y este
motivo, después de la formacion de la sociedad, es suficientemente fuerte y poderoso. Sin
embargo, cuando la sociedad se ha hecho numerosa y ha aumentado desde una tribu a una
nacion este interés es méas remoto y los hombres no perciben tan fécilmente que el
desorden y la confusion se siguen de toda transgresion de estas reglas como en una
sociedad mas pequeiia y reducida. Sin embargo, aungue en nuestras acciones
frecuentemente perdemos de vista €l interés que tenemos en mantener € orden y
podemos seguir un interés méas 0 menos presente, jamas dejamos de observar € prejuicio
gue nos viene, 0 mediatamente o inmediatamente, de la injusticia de los otros, a no
hallarnos en este caso cegados por la pasion o influidos por una tentacion contraria. Es
mas: aun cuando la injusticia se halla tan distante de nosotros que no puede afectar a
nuestros intereses, nos desagrada porque la consideramos perjudicial para la sociedad
humana y perniciosa para todo € que se aproxime a la persona culpable de €lla
Participamos de su desagrado mediante la simpatia, y como todo lo que produce
desagrado en las acciones humanas cuando se las somete a una consideracion general se
[lama vicio y lo que produce del mismo modo satisfaccion, virtud, resulta de aqui la
razdn de por qué € sentido moral del bien y e mal acompafia a la justicia e injusticia.
Aungue en e presente caso este sentido se derive solamente de la contemplacion de las
acciones de los otros, no podemos menos de extenderlo a nuestras acciones. Las reglas
generales van mas ala de los casos de los que surgen, mientras que al mismo tiempo
simpatizamos naturalmente con los otros sujetos con respecto de los sentimientos que
abrigan hacia nosotros.

Aungue este progreso de los sentimientos es natural y hasta necesario, es cierto que ha
sido cultivado por € artificio de los politicos, que para gobernar los hombres méas
facilmente y mantener la paz en la sociedad humana han trabajado por producir estima
por lajusticiay odio por lainjusticia. Esto, sin duda, hatenido su efecto; pero nada puede
ser més evidente que € hecho ha sido exagerado por ciertos escritores de moral, que
parece que han empleado todos sus esfuerzos en extirpar todo sentido de virtud entre el
género humano. El artificio de los politicos puede ayudar a la naturaleza a producir los
sentimientos que ella nos sugiere, y puede aun en ciertas ocasiones producir por si sola
una aprobacion o estima ante una accion particular; pero es imposible que sea la Unica
causa de la distincién que hacemos entre vicio y virtud, pues s la naturaleza no nos

291



Psikolibro

ayudase en este respecto seria en vano para los politicos hablar de honroso y deshonroso,
de meritorio y censurable. Estas palabras serian absolutamente ininteligibles y no
despertarian mas ideas que s constituyeran una lengua totalmente desconocida para
nosotros. Lo mas que los politicos pueden hacer es extender los sentimientos naturales
mas alla de sus limites originarios; pero aun en este caso la naturaleza debe proporcionar
el material y darnos alguna nocion de las distinciones morales.

Del mismo modo que la alabanza y censura publica aumentan nuestra estima por la
justicia, contribuye la educacion privada a igua efecto. Como los padres facilmente
observan que un hombre es tanto mas Util para si y los otros cuanto mayor es e grado de
probidad y honor de que se hala dotado y que estos principios tienen mayor fuerza
cuando la costumbre y la educacién ayudan a interés y la reflexion, son llevados por
estas razones a inculcar en sus hijos desde su mas tierna infancia los principios de
probidad y a ensefiarles a considerar la observancia de las reglas por las que la sociedad
Se sostiene como meritorias y honrosas y a su violacién como bagja e infame. Por este
medio los sentimientos de honor pueden arraigar en sus tiernas almas y adquirir tal
firmeza y solidez que llegan a ser poco inferiores en fuerza a los principios mas
esenciales de nuestra naturaleza y a los mas profundamente arraigados en nuestra
constitucion interna.

Contribuye aln a aumentar esta solidez el interés de la reputacion, después de que la
opinién de que & mérito y e demérito acompaiian a la justicia o la injusticia se halla
establecida entre e género humano. No hay nada que nos togque de tan cerca como
nuestra reputacion y nada de que nuestra reputacion dependa tanto como nuestra
conducta con respecto a la propiedad de los otros. Por esta razdn, todo € que tenga
alguna consideracion por su caracter o quiera vivir en buenos términos con el género
humano debe proponerse como ley inviolable €l no ser jamas arrastrado por alguna
tentacion aviolar |os principios que son esenciales a un hombre de probidad y honor.

Debo hacer solamente una observacion antes de dejar este asunto, a saber: que aunque
yo afirmo que en el estado de naturaleza, o estado imaginario que precede a la sociedad,
no existian ni justicia ni injusticia, no por esto entiendo que se permitiria en este estado
violar la propiedad de los otros. Solamente mantengo gque no existia algo que pudiera
[lamarse propiedad y que, por consecuencia, ho habria algo que pudiera llamarse justicia
e injusticia. Tendré ocasion para hacer una reflexion similar con respecto a las promesas
cuando trate de €llas, y espero que esta reflexion, s se considera debidamente, sera
bastante para desvanecer toda la antipatia por las opiniones precedentes con respecto ala
justiciay lainjusticia.

Seccion 111

Delasreglas que determinan la propiedad.

Aungue € establecimiento de las reglas referentes a la estabilidad de la posesién no
fuese solo Util, sino absolutamente necesario para la sociedad humana, no podria servir
para ningun proposito mientras permaneciese en términos tan generales. Debe ser
mostrado algin método mediante e que se pueda distinguir qué bienes particulares han
de ser asignados a cada persona particular, mientras que €l resto del género humano es
excluido de su posesion y goce. Nuestro inmediato problema, pues, sera descubrir las
razones que modifican estaregla general y la adaptan al uso y préactica comun del mundo.

292



Psikolibro

Es claro que estas razones no se derivan de la utilidad o ventga que la persona
particular o la sociedad puedan sacar del goce de bienes especiales por ser éste mas
grande que & que resultaria de la posesiéon de ellos por otra persona. Seria mejor, sin
duda, que cada uno poseyese aguello que le fuese mas conveniente y propio para su uso;
pero aparte de que esta relacion o adecuacion puede ser comun a varios individuos a la
vez, esta sujeta a tantas controversias y los hombres son tan parciales y apasionados al
juzgar de estas controversias, que una regla tan floja e incierta seria incompatible con la
paz de la sociedad humana. La convencion referente a la estabilidad de |as posesiones se
ha hecho para evitar todas las ocasiones de discordia y disputa, y este fin no se lograria
nunca s permitiésemos aplicar esta regla de modo diferente en cada caso particular,
segun la utilidad particular que puede ser descubierta en una aplicacién tal. Lajusticia, en
sus decisiones, jamas considera la adecuacion o inadecuacion del objeto a las personas
particulares, sino que se conduce por puntos de vista mas amplios. Es igualmente bien
recibido por ella un hombre generoso que un avaro y obtienen ambos con la misma
facilidad una decisién en su favor aun paralo que les es enteramente indtil .

Se sigue, por consiguiente, que la regla general de que la posesion debe ser estable no
se aplica por juicios particulares, sino por otras reglas generales que se deben extender a
toda la sociedad y que deben ser inflexibles ante laviolencia o € favor. Para explicar esto
pongo €l siguiente gemplo: Considero primero a los hombres en su condicion salvaje y
solitaria y supongo que siendo sensibles a lo miserable de su estado y previendo las
ventgjas que resultarian de la sociedad, buscan la compafiia los unos de los otros y se
hacen la oferta de proteccion y asistencia mutua. Supongo, pues, que se halan dotados
con tal sagacidad gue inmediatamente perciben que el obstaculo capital de su proyecto de
sociedad y compariia estd en la avidez y egoismo de sus temperamentos naturales, y para
remediar esto hacen una convencién con respecto a la estabilidad de la posesion y para €l
mutuo dominio y represion. Me doy cuenta de que este modo de proceder no es
totalmente natural; pero aparte de que supongo solamente que estas reflexiones se han
hecho de una vez, cuando en realidad han surgido insensiblemente y por grados, es muy
posible que habiendo sido separadas varias personas por un accidente de las sociedades a
las que primitivamente pertenecian puedan hallarse obligadas a formar una nueva
sociedad entre ellas mismas, en cuyo caso se encuentran en la situacion ahora
mencionada.

Es evidente, pues, que su primera dificultad en esta situacion, después de la convencion
genera para el establecimiento de la sociedad y para la constancia de la posesion, sera
saber cOmo separar estas posesiones y asignar a cada uno su porcion particular que debe
gozar de un modo inalterable en lo futuro. Esta dificultad no los detendra largo tiempo,
sino gue se les debe ocurrir inmediatamente, como el expediente mas natural, que cada
uno contintie gozando de lo que es duefio en aquel momento y que la propiedad o
posesiOn constante quede unida a la posesion inmediata. Tal es e efecto de la costumbre,
gue no sblo nos reconcilia con algo que disfrutamos desde hace largo tiempo, sino que
aun nos proporciona una afeccion por ello y nos hace preferirlo a los otros objetos que
son mas valiosos, pero menos conocidos. Lo que ha estado largo tiempo ante nuestra
vista y ha sido empleado frecuentemente para nuestra utilidad es 1o que cedemos mas
contra nuestra voluntad; pero abandonamos facilmente a la posesion de otro aquello de
gue no hemos disfrutado nunca y a que no estamos acostumbrados. Es evidente, pues,
gue los hombres se avendran a recurso de que cada uno continte disfrutando de lo que

293



Psikolibro

posee en € momento presente, y ésta es la razon de por qué estardn de acuerdo tan
facilmente al preferirlo (60).

Sin embargo, podemos observar que aunque la regla de la concesion de la propiedad al
primer poseedor es natural y por este medio Util, su utilidad no se extiende mas alla de la
primera formacién de la sociedad, y nada seria mas pernicioso que su observancia
constante, por la cual se excluiria la restitucion y toda injusticia seria autorizada y
recompensada. Por consiguiente, debemos buscar algunas otras circunstancias que
puedan dar lugar a la propiedad, una vez que la sociedad esta establecida, y de este
género hallo las cuatro capitales siguientes. ocupacion, prescripcion, accesion y sucesion.
Examinaremos brevemente cada una de ellas, empezando por la ocupacion.

La posesion de todos los bienes externos es mudable e incierta, 1o que es uno de los
mas considerables obstéculos para el establecimiento de la sociedad y es la razén de por
qué, por acuerdo universal, expreso o técito, los hombres se guian por lo que ahora
[lamamos las reglas de la justicia y la equidad. La miseria de la condicion que precede a
este dominio es la causa de por qué nos sometemos a este remedio 10 més pronto posible,
y esto nos aporta unarazon facil de por gué unimos laidea de la propiedad con la primera
posesion u ocupacion. Los hombres no gustan de dejar la propiedad en suspenso, aun por
el tiempo més breve, o de abrir la mas pequefia entrada a la violenciay a desorden. A 1o
cua debemos afiadir que la primera posesién siempre llama més la atencion, y s la
descuidasemos no habria ninguna razon para asignar la propiedad a una posesion que la
sucediese (61).

No nos queda nada mas que determinar exactamente |o que se entiende por posesion, y
esto no es tan facil como puede imaginarse a primera vista Decimos halarnos en
posesion de algo no solamente cuando lo alcanzamos inmediatamente, sino también
cuando nos hallamos situados con respecto a ello de manera que podamos tenerlo en
nuestro poder y usarlo y podamos moverlo, alterarlo o destruirlo de acuerdo con nuestro
placer y ventgja presente. Esta relacion, pues, es una especie de causa y efecto, y como la
propiedad no es mas que una posesion estable derivada de las reglas de lajusticia o de las
convenciones de los hombres, ha de ser considerada como la misma especie de relacion.
Podemos observar aqui que como el poder de usar un objeto se hace mas 0 menos cierto
segun que las interrupciones que encontremos sean mas 0 menos probables, y como esta
probabilidad puede aumentar por grados insensibles, es en muchos casos imposible
determinar cuando la posesién comienza o termina y no hay ningun criterio cierto que
pueda decidir tales controversias. Un jabali que cae en nuestra trampa se estima que se
halla en nuestra posesiéon si es imposible que se escape. Pero ¢qué se quiere decir por
imposible? ;Como podemos separar esta imposibilidad de una improbabilidad y como
distinguirla exactamente de una probabilidad? jDetermine e que pueda los limites
precisos de launay de la otray muestre €l criterio por el que se pueden decidir todas las
disputas que puedan surgir y que, como hallamos en la experiencia, surgen
frecuentemente acerca de este asunto! (62).

Tales disputas no surgen tan solo con respecto a la existencia rea de la propiedad o
posesion, sino también con motivo de su extension, y estas disputas frecuentemente no
son susceptibles de decisién o no pueden ser decididas por otra facultad mas que por la
imaginacion. Una persona que desembarca en la orilla de una pequefia isla que se halla
desierta e inculta es considerada como poseedor desde el primer momento y adquiere la

294



Psikolibro

propiedad de todo €l objeto porgue éste se halla aqui limitado y circunscrito en la fantasia
y a mismo tiempo es adecuado al nuevo poseedor. La misma persona, desembarcando en
islas desiertas tan grandes como la Gran Bretafia, no extiende su posesion mas ala de su
posesion inmediata aunque una colonia numerosa sea estimada como propietaria del todo
desde el momento de su desembarco.

Sin embargo, cuando sucede frecuentemente que el titulo de primer poseedor |lega a ser
obscuro a través del tiempo y que es imposible determinarlo por muchas controversias
gue puedan surgir referentes a él, aparece naturalmente la posesién continuada o
prescripcion y concede a la persona propiedad suficiente con respecto a aquello de lo que
goza. La naturaleza de la sociedad humana no admite una gran exactitud y no podemos
remontar al primer origen de las cosas para determinar su condicién presente. Un periodo
considerable de tiempo coloca los objetos a una distancia tal que parecen en cierto modo
perder su realidad, y tienen tan poca influencia sobre el espiritu como si no hubieran
existido nunca. El titulo de un hombre, titulo que es claro, cierto y presente, parecera
obscuro y dudoso cincuenta afios mas tarde, aunque los hechos, sobre los cuales se funda
sean probados con la mayor evidenciay certeza. Los mismos hechos no tienen la misma
influencia después de un intervalo tan largo de tiempo. Esto puede ser admitido como un
argumento convincente para nuestra precedente doctrina referente a la propiedad y la
justicia. La posesiéon continuada durante un largo periodo de tiempo concede derecho a
un objeto. Aungue es cierto que todo es producido por € tiempo, nadareal se produce por
el tiempo; de lo que se sigue que la propiedad, siendo producida por €l tiempo, no es algo
real en los objetos, sino e resultado de los sentimientos sobre los que se sabe que €l
tiempo tiene influjo (63).

Adquirimos la propiedad de los objetos por accesion cuando éstos estan enlazados de
un modo intimo con |os objetos que eran ya de nuestra propiedad y que al mismo tiempo
les son inferiores. Asi, los frutos de nuestro jardin, las crias de nuestro ganado y €l trabajo
de nuestros esclavos son estimados propiedad nuestra aun antes de su posesion. Cuando
los objetos se hallan enlazados en la imaginacion pueden ser puestos sobre el mismo pie
y se supone comunmente que se hallan dotados de las mismas cualidades. Pasamos
facilmente del uno al otro y no hacemos diferencia en nuestros juicios referentes a ellos,
especialmente si € Ultimo esinferior a primero (64).

El derecho de sucesion es muy natural, partiendo del consentimiento supuesto de los
padres o parientes préximos y del interés general de la humanidad, que exige que las
posesiones de los hombres pasen a los que son mas queridos de aquéllos, para hacerlos
asi mas industriosos y frugales. Quiza estas causas se hallan secundadas por lainfluencia
de la relacion o la asociacion de ideas, por la cual somos llevados a considerar a hijo
después de la muerte del padre y atribuirle €l derecho a las posesiones de su padre. Estos
bienes deben ser |a propiedad de alguien, pero la cuestion es de quién. Aqui es evidente
gue los hijos de la persona se presentan por si mismos a espiritu, y hallandose ya
enlazados con las posesiones por medio del padre difunto nos inclinamos a enlazarlos aln
con €llas por larelacion de propiedad. De esto existen varios gjemplos andl ogos (65).

Seccion IV
De latransferencia de la propiedad por consentimiento.

295



Psikolibro

A pesar de lo Util o aun necesaria que sea la estabilidad de la posesion para la sociedad
humana, va acompariada con considerables inconvenientes. La relacion de adecuacion o
conveniencia no puede entrar nunca en consideracion al distribuir las propiedades del
género humano, sino que debemos gobernarnos por reglas que sean mas generales en su
aplicacion y mas libres de dudas e incertidumbre. De este género es la posesion presente
en e primer establecimiento de la sociedad, y mas tarde la ocupacion, prescripcion,
accesion y sucesion. Como éstas dependen en gran parte del azar, deben frecuentemente
aparecer contradictorias para las necesidades y 1os deseos del hombre y las personasy las
posesiones deben hallarse frecuentemente mal acopladas. Este es un gran inconveniente
gue necesita un remedio. Aplicar directamente uno y permitir a los hombres apoderarse
por violencia de lo que juzgan apropiado para €ellos destruiria la sociedad; por
consiguiente, las reglas de la justicia buscan algun término medio entre la estabilidad
rigiday esta apropiacion cambiante e incierta; pero no existe un término medio mejor que
el méas sencillo, consistente en que la posesion y propiedad sea siempre estable, excepto
cuando € propietario consiente en concederla a otra persona. Esta regla no puede tener
malas consecuencias, ocasionando luchas y disensiones, puesto que el consentimiento del
propietario, que solo esta interesado en €lla, es tenido en cuenta en la engjenacion y
puede servir para fines buenos acoplando personas y propiedad. Partes diferentes de la
tierra producen diferentes ventgjas, y no solo esto, sino que hombres diferentes se hallan
dotados por la naturaleza para diferentes empleos y alcanzan la mas grande perfeccion en
uno de ellos cuando se limitan a é. Todo esto requiere el cambio mutuo y comercio, por
lo que la transmision de la propiedad por consentimiento se funda en una ley de la
naturaleza, |0 mismo que su estabilidad sin consentimiento.

Hasta aqui todo esta determinado por una clara utilidad e interés; pero quiza por
razones més triviales, segin los méas de los autores, se exige por las leyes civiles, y por 1o
tanto por las leyes de la naturaleza, la tradicion o transferencia sensible de un objeto
Ccomo una circunstancia requerida en la traslacion de la propiedad. La propiedad de un
objeto, cuando se toma por algo real sin ninguna referencia a la moralidad o los
sentimientos del espiritu, es una propiedad totalmente insensible y aun inconcebible y no
podemos formar una nocién distinta ni de su estabilidad ni de su transmision. Esta
imperfeccidn de nuestras ideas es experimentada menos sensiblemente con respecto a su
estabilidad porque atrae menos nuestra atencion y es facilmente pasada por alto sin un
examen escrupul 0so; pero como la transmision de propiedad de una persona a otra es un
suceso mas notable, e defecto de nuestras ideas se hace més sensible en esta ocasion y
nos hace dirigirnos en todos sentidos en busca de un remedio. Ahora bien: como nada
vivifica mas una idea que unaimpresion presente y unarelacion entre estaimpresiony la
idea, nos es natural buscar alguna explicacion falsa por este lado. Para ayudar a la
imaginacion a concebir la transmision de la propiedad tomamos el objeto sensible y
transferimos actualmente su posesion a la persona a la que concedemos su propiedad. La
supuesta semejanza de las acciones y la presencia de esta entrega sensible engafan al
espiritu y le hacen imaginar que concibe la misteriosa transmision de la propiedad. Que
esta explicacion del asunto es exacta aparece de que los hombres han inventado la
tradicién simbdlica para satisfacer su fantasia cuando la tradicion real es impracticable.
Asi, laentrega de las Ilaves de un granero se entiende como la entrega del grano que esta
contenido en é; la donacion de piedra y tierra representa la entrega de una finca. Esta es
una especie de practica supersticiosa de las leyes civiles y naturales, que se asemeja a la

296



Psikolibro

supersticion catdlica romana relativa a la religion. Del mismo modo que los catdlicos ro-
manos representan 1os misterios inconcebibles de la religion cristiana y los hacen méas
presentes al espiritu por un cirio, un traje, un gesto que se supone se asemeja a ellos, asi
los legistas y moralistas, por la misma razon, han llegado a analogas invenciones y han
intentado por estos medios satisfacerse a si mismos en lo referente alatransferenciade la
propiedad por consentimiento.

Seccion V
Dela obligacion de las promesas.

Que lareglade la moralidad que impone e cumplimiento de las promesas no es natural
aparecera suficientemente claro partiendo de las dos proposiciones que yo probaré ahora,
a saber: que la promesa no es inteligible antes de que las convencio nes humanas la han
establecido y que si fuese inteligible no iria acompafiada de ninguna obligacion moral.

Digo primeramente que una promesa no es naturalmente inteligible ni anterior a las
convenciones humanas y que un hombre que no conozca la sociedad no podra contraer
obligaciones con otro aun cuando pueda percibir e pensamiento de otro por intuiciéon. Si
las promesas fuesen naturales e inteligibles deberia existir algin acto del espiritu que
acompariase a las palabras «yo prometo», y sobre este acto del espiritu deberia reposar la
obligacion. Indaguemos todas nuestras facultades del ama y veamos cud interviene en
nuestras promesas.

El acto del espiritu expresado por una promesa no es una resolucion para realizar algo,
pues esto jamas impone una obligacion. No es tampoco un deseo de una realizacion, pues
podemos obligarnos sin un deseo semejante 0 aun sintiendo una aversion declarada o
manifiesta. Tampoco es la resolucién de la accion que prometemos realizar, pues una
promesa se refiere siempre a futuro y no tiene la voluntad influencia mas que en las
acciones presentes. Se sigue, por consiguiente, que puesto que el acto del espiritu que
entra en la promesa y produce su obligacién no es ni la resolucion, ni € deseo, ni la
voluntad de una accién particular, debe necesariamente ser la voluntad de esta obligacion
la que surge de esta promesa. No es ésta solamente una conclusion de la filosofia, sino
gue esta enteramente conforme con nuestro modo comun de pensar y de expresarnos
cuando decimos que nos hallamos ligados por nuestro propio consentimiento y que la
obligacion surge de nuestra Unica voluntad y deseo. La cuestion consiste solamente aqui
en si es 0 no un absurdo manifiesto el suponer este acto del espiritu, y un absurdo tal que
ninglin hombre caeria en é a no ser que se halase confundido por € preuicio y € uso
enganoso del lenguaje. Toda la moralidad depende de nuestros sentimientos, y cuando
una accion o cualidad del espiritu nos agrada de un cierto modo decimos gque es virtuosa,
y cuando su olvido o no realizacion nos desagrada, de una manera andloga decimos que
nos hallamos bajo la obligacion de redizarla. Un cambio de la obligacion supone un
cambio del sentimiento, y una creacion de una nueva obligacion supone que surge algun
nuevo sentimiento. Sin embargo, es cierto que naturalmente no podemos cambiar méas
nuestros sentimientos que los movimientos de los cielos, ni por un Unico acto de nuestra
voluntad, esto es, por una promesa, hacer méas una accion agradable o desagradable,
moral o inmoral, que sin este acto hubiera producido impresiones contrarias 0 hubiera
sido dotada con diferentes cualidades. Seria absurdo, por consiguiente, desear una nueva
obligacion, esto es, un nuevo sentimiento de dolor o placer, y no es posible que los

297



Psikolibro

hombres puedan caer naturamente en un absurdo tan grande. Una promesa, por
consiguiente, es naturalmente algo totalmente ininteligible, y no existe un acto del
espiritu que le pertenezca (66).

Segundo: s existiese un acto del espiritu que le perteneciese no podria producir
naturalmente la obligacion. Esto aparece como evidente, segin € razonamiento que
precede. Una promesa crea una nueva obligacion. Una obligacion supone un nuevo
sentimiento que surge. La voluntad jamas crea sentimientos. Por consiguiente, no puede
jamas surgir naturalmente una obligacion de una promesa, aun suponiendo que € espiritu
puede caer en el absurdo de querer esta obligacion.

La misma verdad puede ser probada por € razonamiento que demostraba que la
justicia, en general, era una virtud artificial. Ninguna accion puede ser exigida por
nosotros como nuestro deber, a menos que sea implantada en la naturaleza humana
alguna pasién actuante o motivo capaz de producir la accién. Este motivo no puede ser €l
sentido del deber. Un sentido del deber supone una obligacion antecedente, y cuando una
accién no es exigida por una pasion natural no puede ser requerida por una obligacién
natural, puesto que puede omitirse sin revelar que existe un defecto o imperfeccion del
espiritu y temperamento, y, por consecuencia, sin vicio. Ahora bien: es evidente que no
tenemos un motivo que nos lleve alarealizacion de las promesas distinto del sentido del
deber. S pensamos que estas promesas no incluyen una obligacion moral, jaméas
sentiremos una inclinacion que nos lleve a observarlas. Esto no sucede con las virtudes
naturales. Aungue no existiese la obligacion de ayudar al desgraciado, por humanidad
seriamos llevados a €llo, y cuando no cumpliésemos este deber la inmoralidad de su
incumplimiento surge de ello, siendo una prueba de que carecemos de los sentimientos
naturales de la humanidad. Un padre sabe que es su deber cuidar de sus hijos, pero
también experimenta una inclinacion natural hacia ellos. Y s ninguna criatura humana
tuviera esta inclinacion, nadie se hallaria sometido a una obligacion tal. Puesto que
naturalmente no existe una inclinacién a observar las promesas distinta del sentido de su
obligacion, se sigue que lafidelidad no es una virtud natural y que las promesas no tienen
fuerza antes del establecimiento de las convenciones humanas.

Si alguien disiente de esta opinion debe proporcionar una prueba apropiada de estas dos
proposiciones, a saber: que hay un acto peculiar del espiritu que va unido a las promesas,
y que, por consiguiente, de este acto del espiritu surge una inclinacion a realizar algo
distinto de un sentido del deber. Presumo que es imposible probar ninguno de estos dos
puntos, y, por consiguiente, me aventuro a concluir que las promesas son invenciones
humanas fundadas en las necesidades e intereses de |a sociedad.

Para descubrir estas necesidades e intereses debemos considerar las mismas pro-
piedades de la naturaleza humana que ya vimos daban lugar a las precedentes leyes de la
sociedad. Los hombres, siendo naturalmente egoistas o0 dotados tan solo de una
generosidad limitada, no son llevados fécilmente arealizar una accion en provecho de los
extrafos excepto cuando esperan alguna ventaja reciproca que no creen podrian alcanzar
mas que por dicha accion. Ahora bien: como frecuentemente sucede que estas acciones
reciprocas no pueden terminar a mismo momento, es necesario que una parte se contente
con permanecer en la incertidumbre y que dependa de la gratitud de la otra en lo que
respecta a una afeccion reciproca. Pero es tan grande la corrupcion entre los hombres, que
esta seguridad, hablando en general, es muy insuficiente, y como el bienhechor se supone

298



Psikolibro

gue concede sus favores considerando su propio interés, esto libra de la obligacion y da
un g emplo de egoismo, que es lamadre de laingratitud. Por consiguiente, si siguiésemos
el curso natural de nuestras pasiones e inclinaciones llevariamos a cabo pocas acciones
ventajosas para |os otros desde puntos de vista desinteresados, porgue naturalmente, nos
hallariamos muy limitados en nuestro interés porque no podriamos esperar nada de su
gratitud. Aqui, pues, e comercio mutuo de buenos oficios se halla en cierto modo
anulado entre el género humano y cada uno esta reducido a su propia habilidad de
industria para su bienestar y su existencia. El descubrimiento de la ley de la naturaleza
concerniente a la estabilidad de la posesion ha hecho més tolerables |os hombres los unos
para los otros; la de la transferencia de la propiedad y la posesion por consentimiento ha
comenzado a hacerlos mutuamente ventajosos, pero estas leyes de la naturaleza, aun
estrictamente observadas, no son suficientes para hacerlos tan Utiles los unos para los
otros como la naturaleza los ha dotado para serlo. Aunque la posesion sea estable, los
hombres pueden sacar pocas ventgjas de ella mientras posean una mayor cantidad de una
especie de bienes de la que necesitan y a mismo tiempo sufran de la carenciade otros. La
transmision de la propiedad, que es el remedio propio para este inconveniente, no puede
corregirlo del todo, porque solo puede tener lugar con respecto a objetos que estan
presentes y son individuales, pero no con respecto a los que estan ausentes 0 son
generales. Una persona no puede transferir la propiedad de una casa particular que esta a
veinte leguas de distancia, porque € consentimiento no puede ir acompanado de la
entrega, que es una circunstancia requerida. No puede tampoco transferir la propiedad de
diez fanegas de grano ni de cinco pipas de vino por la mera expresion del sentimiento,
porque éstos son solo términos generales y no tienen una relacion peculiar con un
determinado monton de grano o barriles de vino. Ademés, e comercio del género
humano no se limita a trafico de cosas Utiles, sino que se extiende a servicios y acciones
gue podemos cambiar para nuestro mutuo interés y ventgja. Vuestro grano madura hoy, el
mio madurara mafiana. Es provechoso para ambos que yo trabaje hoy con vos y que vos
me ayudéis mafiana. No siento carifio ninguno por vos y sé que no lo sentis tampoco por
mi. No debo, por consiguiente, preocuparme de vuestras cosas, Sino que debo trabajar
COoNn VoS por mi interés 'y esperando una accion reciproca; sé que puedo engafiarme y que
en vano esperaré vuestra gratitud. Asi, pues, os dejo trabgjar solo y me conduzco de la
misma manera. La estacion cambia y ambos perdemos nuestras cosechas por la falta de
confianza mutua y seguridad.

Todo esto es € efecto de los principios naturales e inherentes a las pasiones de la
naturaleza humana, y como estas pasiones y principios son inaterables se puede pensar
gue nuestra conducta, que depende de €ellos, debe serlo también, y que es en vano que los
moralistas o los politicos se entremetan en nuestra vida o intenten cambiar el curso usual
de nuestras acciones guiados por € interés publico. De hecho, s €l éxito de sus designios
se basase en €l buen resultado de su correccién del egoismo e ingratitud de los hombres,
no harian ninglin progreso, a menos que no fueran ayudados por e Omnipotente, que es
solo capaz de moldear de nuevo € espiritu humano y cambiar su caracter en respectos tan
fundamentales. Todo o mas que pueden pretender es dar una nueva direccion a las
pasiones naturales y enseflarnos que podemos satisfacer mejor nuestros apetitos de una
manera indirecta y artificial que por movimientos precipitados e impetuosos. Aprendo a
hacer un servicio en favor de otro sin sentir por é un carifio real porgue preveo que me
devolverami servicio en expectacion de otro del mismo género y para mantener la misma

299



Psikolibro

correspondencia de buenos oficios conmigo o con los otros. Segln esto, después que yo
le he servido y é se halla en posesion de la ventaja que surge de mi accion esinducido a
realizar su parte previendo las consecuencias de negarse a€llo.

Aungue este comercio egoista comienza a tener lugar entre los hombres y a predominar
en la sociedad, no suprime el méas generoso y noble comercio de la amistad y 10s buenos
oficios. Debo aln prestar servicio a las personas que quiero y que particularmente
CON0zCO Sin ninguna esperanza de ventgas, y ellas se comportan conmigo del mismo
modo sin tener presente otro motivo méas que recompensar mis servicios pasados. Por
consiguiente, para distinguir estos dos tipos de comercio entre los hombres, € interesado
y € desinteresado, existe una cierta férmula verbal inventada para €l primero, por la que
nos obligamos nosotros mismos a la redizacion de una accion. Esta férmula verbal
constituye lo que llamamos una promesa, que es la sancion del comercio interesado del
género humano. Cuando un hombre dice que promete algo expresa, en efecto, la
resolucion de realizar algo, y con esto, haciendo uso de esta férmula verbal, se somete €l
mismo a la penalidad de que los demés no tengan otra vez confianza en é en caso de
faltar a la palabra. Una resolucion es € acto natural del espiritu que se expresa por la
promesa; pero si no existiese méas que una resolucion, en este caso la promesa declararia
tan solo nuestros motivos anteriores y no crearia ningiin motivo nuevo u obligacion. Son
las convenciones de los hombres las que crean un nuevo motivo cuando la experiencia
nos ha ensefiado gque los asuntos humanos serian conducidos con mucha mas ventaja
mutua si se ingtituyeran ciertos simbolos o signos por los que pudiéramos darnos 1os unos
alos otros la seguridad de nuestra conducta en un incidente particular. Después que estos
signos han sido instituidos todo el que los use se hallara inmediatamente obligado por su
propio interés a cumplir sus compromisos y no debe esperar que tengan en é confianza
jamés si se niega arealizar o que ha prometido.

No es este conocimiento, que es requerido para hacer que el género humano se dé
cuenta de su interés en la institucion y observancia de las promesas, superior a la
capacidad de la naturaleza humana, aun de la salvgje e inculta. Se necesita una practica
muy pequefia del mundo para percibir todas estas consecuencias y ventgjas. La mas
escasa experiencia de la sociedad se las descubre a todo mortal, y cuando el individuo
percibe en todos sus compafieros e mismo sentido del interés inmediatamente realiza su
parte en un contrato, estando asegurado de que ellos no dgjaran de hacerla en los suyos.
Todo esto, mediante un acuerdo, entra a formar parte de una regla de las acciones,
calculada para el beneficio comuln, y que se admite esta de acuerdo con la palabra dada, y
no se requiere nada mas para redlizar este acuerdo o convencién gque cada uno tenga un
sentido del interés por la realizacion leal de sus compromisos y exprese este sentido alos
otros miembros de |la sociedad. Esto inmediatamente produce que € interés actlie sobre
ellos, y @ interés es la primera obligacion pararealizar las promesas.

Después se une un sentimiento moral a interés y llega a ser un nuevo vinculo para €l
género humano. Este sentimiento de moralidad en la realizacion de las promesas surge de
los mismos principios que en € respeto de la propiedad de los otros. El interés pablico, la
educacion y los artificios de los politicos tienen el mismo efecto en los dos casos. Las
dificultades que se nos presentan a suponer que una obligacion moral acompafa a las
promesas pueden vencerse o eludirse. Por giemplo, la expresion de una obligacion no se
supone comunmente gque sea obligatoria, y no podemos concebir facilmente como el

300



Psikolibro

hacer uso de una cierta férmula verbal puede ser capaz de producir una diferencia
material. Por consiguiente, fingimos aqui un nuevo acto del espiritu, que llamamos querer
una obligacion, y suponemos que la moralidad depende de él. Pero hemos probado ya que
no existe un acto tal en e espiritu y, por consecuencia, que la promesa no impone una
obligacion natural .

Para confirmar esto podemos unir algunas otras reflexiones concernientes a esta
voluntad que se supone entra en la promesa y causa su obligacién. Es evidente que no se
supone nunca que la voluntad sola produzca la obligacion; debe ser expresada por
palabras y signos para obligar a una persona. La expresion, siendo considerada ya como
un auxiliar de la voluntad, pronto se convierte en el elemento principal de la promesa, y
no se obligar& menos por su palabra quien dé secretamente una direccion diferente a su
intencidon y se niegue a la resolucion y a querer la obligacion. Sin embargo, aunque la
expresion congtituye en las mas de las ocasiones € total de la promesa, no sucede
siempre asi, y quien haga uso de una expresion de la que no conoce € sentido y que usa
sin la intencién de obligarse no se hallara ligado por ella. Es mas. aunque conozca su
sentido, si la usatan solo en bromay con signos tales que muestren evidentemente que no
tiene la intencién seria de obligarse, no se hallard sometido a la obligacién de su
realizacion; es necesario que las palabras sean una expresion perfectade lavoluntad y sin
existir ningn signo contrario. No debemos llevar esto tan 1€jos que imaginemos que una
persona de la que por nuestra precipitacion de juicio conjeturamos por ciertos signos que
tiene la intencion de engafiarnos no se halla ligada por su expresion o promesa verbal si
nosotros la aceptamos, sino que debemos limitar esta conclusion a los casos donde los
signos son de un género diferente del engafio. Todas estas contradicciones son facilmente
explicadas si la obligacion de la promesa es meramente una invencion humana para la
conveniencia de la sociedad; pero no podran explicarse nunca si se la considera rea y
natural surgiendo de una accion del espiritu o € cuerpo.

Debo hacer observar ademas que, dado que toda nueva promesa impone una nueva
obligacion moral ala persona que promete, y dado que esta nueva obligacion surge de su
voluntad, es una de las més misteriosas e incomprensibles operaciones que puedan
imaginarse y puede ser comparada a |la transubstanciacion u 6rdenes sagradas (67), en las
gue una determinada férmula verbal unida a cierta intencién cambia enteramente la
naturaleza de un objeto externo 0 aun de una criatura humana. Aungue estos misterios
son andlogos, es muy de notar que se diferencian mucho en otros respectos, y esta
diferencia puede ser considerada como una prueba poderosa de la diferencia de sus
origenes. Como la obligacion de la promesa es una invencion para los intereses de la
sociedad, se halla modificada en tantas formas diferentes como € interés lo requiere y
aun mas bien cae antes en contradicciones gque perder de vista a su objeto. Pero como
aquellas otras doctrinas monstruosas son meramente invenciones de los sacerdotes y no
tienen en vista €l interés publico, son menos perturbadas en su progreso por nuevos
obstaculos y se debe confesar que después del primer absurdo siguen mas directamente la
corriente de la razon y buen sentido. Los tedlogos perciben claramente que la forma
externa de las palabras, siendo un mero sonido, requiere una intencion para que tenga
eficacia, y que s esta intencion se considera como una circunstancia necesaria su
ausencia debe igualmente evitar el efecto, ya sea tacita o expresa, sincera 0 enganosa.
Segin esto, han determinado comunmente que la intencién del sacerdote hace el
sacramento y que cuando secretamente rechaza esta intencion es altamente criminal

301



Psikolibro

consigo mismo, si no es que destruye aun € valor del bautismo, de la comunién o las
ordenes sagradas. Las consecuencias terribles de esta doctrina no son capaces de impedir
gue tenga lugar del mismo modo gue los inconvenientes de una doctrina similar con
respecto a las promesas no evitan que esta doctrina se establezca. Los hombres se
preocupan mas de la vida presente que de la futura 'y se inclinan a pensar que € mal méas
pequerio con respecto a la primera es mayor que e mas grande con respecto ala tltima.

Podemos sacar la misma conclusion concerniente al origen de las promesas de la fuerza
gue se supone puede anular todos los contratos y libertarnos de sus obligaciones. Un
principio tal es la prueba de que las promesas no incluyen una obligacion natural y son
meros mecanismos artificiosos para la conveniencia y ventaja de la sociedad. Si
consideramos como es debido € asunto, la fuerza no es esencialmente diferente de algun
otro motivo de esperanza o temor que pueda inducirnos a dar nuestra palabra o
imponernos una obligacion. Un hombre herido peligrosamente que promete una gran
cantidad de dinero a un cirujano para que le cure se halara ciertamente ligado a realizar
su promesa; aunque el caso no sea muy diferente del que promete una suma a un bandido,
para producir una diferencia tan grande en nuestros sentimientos, si éstos no se basasen
enteramente en € interés publico o conveniencia.

Seccion VI
Algunas reflexiones concernientes ala justiciay a la injusticia.

Hemos recorrido las tres leyes fundamentales de |a naturaleza: la de la estabilidad de la
posesion, la de su transferencia por consentimiento y la de la realizacion de las promesas.
De la estricta observancia de estas tres leyes dependen la paz y la seguridad de la
sociedad humana, y no es posible establecer un buen sistema de relaciones entre los
hombres cuando éstas son descuidadas. La sociedad es absolutamente necesaria para el
bienestar de los hombres, y éstas son necesarias para € sostenimiento de la sociedad.
Sean los que quieran los limites que impongan a las pasiones de los hombres, son €l
resultado de estas pasiones y son solo un modo mas hébil y refinado de satisfacerlas.
Nada es mas vigilante e inventivo que nuestras pasiones y nada es més facil que la
convenciéon para la observancia de estas reglas. La naturaleza ha confiado, por
consiguiente, este asunto a la conducta del hombre y no ha colocado en el espiritu
principios peculiares y originales para suscitar acciones a las que nos llevan de un modo
suficiente otros principios de nuestra estructura y constitucion. Para convencernos mas
plenamente de esta verdad debemos detenernos agui un momento, y mediante una revista
de los precedentes razonamientos podemos deducir algunos nuevos argumentos para
probar que estas leyes, aunque necesarias, son enteramente artificiales y de invencion
humanay que, por consecuencia, lajusticia es unavirtud artificial y no natural.

I. El primer argumento del que haré uso se deriva de la definicion vulgar de lajusticia.
La justicia se define cominmente como una voluntad constante y perpetua de dar a cada
uno lo que le es debido. En esta definicion se supone que existen cosas tales como
derecho y propiedad, independientes de la justicia 'y anteriores a €ella, y que subsistirian
aunque los hombres no hubieran jamés sofiado en practicar alguna virtud. Y a he hecho
observar, de una manera incidental, la falacia de esta opinién, y debo continuar aqui
exponiendo, algo mas claramente, mi opinion sobre este asunto.

302



Psikolibro

Comenzaré observando que esta cualidad que llamamos propiedad es andloga a muchas
de las cualidades de |a filosofia peripatética y se desvanece con una investigacion mas
detallada del asunto. Es evidente que la propiedad no consiste en alguna de las cualidades
sensibles del objeto, pues éstas pueden permanecer invariablemente las mismas, mientras
gue la propiedad cambia. Por consiguiente, la propiedad debe consistir en algunarelacion
del objeto; pero no puede ser con relacion a otros objetos externos e inanimados, pues
éstos pueden continuar invariablemente los mismos, mientras que la propiedad cambia.
Por consiguiente, esta cualidad consiste en las relaciones de los objetos con los seres
inteligentes y racionales. Sin embargo, no es la relacion externa y corporal la que
constituye la esencia de la propiedad, pues esta relacion puede ser la misma entre objetos
inanimados 0 con respecto a los animales, aunque en estos casos no da lugar a la
propiedad. Por consiguiente, la propiedad consiste en una relacion interna, es decir, en
alguna influencia que los objetos tienen sobre el espiritu y las acciones. Asi, la relacion
externa que llamamos ocupacion o primera posesion no pensamaos que por si misma es la
propiedad del objeto, sino que tan solo causa esta propiedad. Ahora bien: es evidente que
esta relacion externa no influye nada en los objetos externos y que solo influye sobre el
espiritu produciendo en nosotros un sentido del deber de no apoderarnos del objeto y de
entregarlo a su primer poseedor. Estas acciones son lo que propiamente llamamos
justicia, y, por consecuencia, de esta virtud depende la naturaleza de la propiedad y no la
virtud de la propiedad.

Si alguno, por consiguiente, afirmase que lajusticia es unavirtud natural y lainjusticia
un vicio natural, debe afirmar también que, haciendo abstraccion de las nociones de
propiedad, derecho y obligacion, naturalmente, una cierta conducta y serie de acciones,
en ciertas relaciones externas de |os objetos, posee una belleza o fealdad moral y causa un
placer o dolor original. Asi, la devolucién de los bienes a su propietario se consideraria
como virtuosa no porque la naturaleza ha unido un cierto sentimiento de placer a una
conducta tal con respecto a la propiedad de los otros, sino porque la naturaleza ha unido
este sentimiento a la conducta que se dirige a los objetos externos, de los cuales |os otros
tienen la primera o la mas larga posesion, o la que han recibido por € consentimiento de
los que tuvieron antes la primera posesion. Si la naturaleza no nos ha dado un sentimiento
semejante, no es natural ni anterior a las convenciones humanas, algo andlogo a la
propiedad. Ahora bien: aunque parece suficientemente evidente en esta consideracion
sobriay exacta del presente asunto que la naturaleza no ha unido un placer o sentimiento
de aprobacion a una conducta tal, como yo no quiero dejar el méas pequefio espacio para
una duda posible afiadiré algunos argumentos mas para confirmar mi opinion.

Primeramente, si la naturaleza nos hubiera dado un placer de este género, hubiera sido
tan evidente y discernible como 1o es en toda ocasion, y no hubiéramos encontrado
dificultad ninguna en percibir que la consideracion de acciones tales en una situacion tal
proporciona un cierto placer y sentimiento de aprobacion. No nos hubiéramos visto
obligados a recurrir a las ficciones de la propiedad para la definicion de la justicia y al
mismo tiempo a hacer uso de las nociones de justicia en la definicién de la propiedad.
Este modo engafioso de razonar es una prueba clara de que existen en el asunto algunas
obscuridades y dificultades que no somos capaces de dominar y que deseamos evadir por
este artificio.

303



Psikolibro

Segundo: estas reglas por las que se determinan propiedades, derechos y obligaciones
no presentan ni restos de un origen natural, sino, por e contrario, del artificio y
mecanismo. Son demasiado numerosas para proceder de la naturaleza, demasiado
mudables por las leyes humanas, y tienen una tendencia directa y evidente hacia el bien
publico y €l sostén de la sociedad civil. Esta Ultima circunstancia es notable en dos
respectos: primero, porgue, aunque la causa del establecimiento de estas leyes ha sido la
consideracion del bien publico, lo mismo que € bien publico es su tendencia natural, han
sido alin artificiales porgue se han imaginado y dirigido a un cierto fin intencional mente;
segundo, porque si los hombres se hallasen dotados de una poderosa consideracion del
bien publico no se hubieran limitado por estas reglas; de modo que las leyes de lajusticia
surgen de los principios naturales de una manera mas indirecta y artificial. Es el amor de
si mismo €l que constituye su origen real, y como el amor de si mismo de una persona es
naturalmente contrario a de las otras, esta serie de pasiones interesadas se encuentra
obligada a armonizarse de una maneratal que se organice en algun sistema de conducta y
vida. Este sistema, pues, comprendiendo € interés de cada individuo, es, por
consecuencia, ventgjoso para el interés publico, aunque no sea imaginado para este
propdsito por sus inventores.

[1. En segundo lugar podemos observar que todos los géneros de vicio y virtud pasan
insensiblemente de los unos a los otros y pueden aproximarse por grados tan
imperceptibles que hacen muy dificil, sl no totalmente imposible, determinar cuan do uno
termina y otro comienza, y de esta observacion podemos derivar un nuevo argumento
para el precedente principio, pues, cualquiera que sea el caso con respecto a todos los
géneros devicio y virtud, es cierto que los derechos, obligaciones y propiedad no admiten
una gradacion insensible, sino que un hombre o posee la propiedad plenay perfectamente
o no la tiene de ningin modo, o esta totalmente obligado a realizar una accion o no se
halla de ningin modo sometido a esta obligacion. Aunque laley civil pueda hablar de un
dominio perfecto e imperfecto, es facil observar que esto surge de una ficcion que no
tiene un fundamento en la razon y que no puede entrar en nuestras nociones de justicia
natural y equidad. Un hombre que alquila un caballo, aunque sea por un dia, tiene un tan
pleno derecho a hacer uso de € por este tiempo como e que llamamos propietario 1o
tiene para hacerlo cualquier otro dia, y es evidente que aungue € uso pueda ser limitado
en tiempo y grado, e derecho mismo no es susceptible de una gradacién, sino que es
absoluto y total tan lgjos como se extiende. De acuerdo con esto podemos observar que
este derecho surge y desaparece en un instante y que un hombre adquiere enteramente la
propiedad de un objeto por ocupacién o por € consentimiento del propietario y la pierde
por su propio consentimiento, sin ninguna de las gradaciones insensibles que se pueden
apreciar en otras cualidades y relaciones. Por consiguiente, puesto que sucede esto con
respecto a la propiedad, los derechos y obligaciones, pregunto ahora: ¢Qué sucede con
respecto alajusticia o injusticia? De cualquier manera que se responda a esta cuestion se
cae en dificultades inextricables. Si se responde que la justicia y la injusticia admiten
grados y se transforman insensiblemente la una en la otra, se contradice expresamente la
afirmacion gque precede de que obligacion y propiedad no son susceptibles de una
gradacion tal. Estas Ultimas dependen totalmente de la justiciay lainjusticiay las siguen
en todas sus variaciones. Donde la justicia es total, la propiedad es también total; donde
la justicia es imperfecta, la propiedad debe ser también imperfecta. Por € contrario, s la
propiedad no admite tales variaciones, debe ser también incompatible con lajusticia. Por

304



Psikolibro

consiguiente, s se asiente a esta Ultima proposicion y se afirma que la justicia y la
injusticia no son susceptibles de grados se afirma, en efecto, que no son natural mente ni
Viciosas ni virtuosas, puesto que vicio y virtud, bien y mal moral, y de hecho todas las
cualidades naturales, se transforman insensiblemente las unas en las otras y son en
muchas ocasiones indistinguibles.

Merece |la pena detenernos aqui para observar que aungue e razonamiento abstracto y
las méximas generales de la filosofia y la ley establecen esta afirmacion de que la
propiedad, €l derecho y la obligacion no admiten grados, sin embargo, en nuestro modo
comun y negligente de pensar hallamos una gran dificultad para mantener esta opinién y
aun abrazarnos secretamente el principio contrario. Un objeto debe halarse en la
posesion de una persona o de otra, una accion debe realizarse o no. La necesidad, que
aqui esta en escoger en estos dilemas, y laimposibilidad, que esta aqui frecuentemente en
hallar un término justo, nos obligan, cuando reflexionamos sobre el asunto, a reconocer
gue toda propiedad y obligacion es total. Sin embargo, por otra parte, cuando
consideramos €l origen de la propiedad y obligaciéon y hallamos que dependen de la
utilidad publica y a veces de la imaginacion, que son rara vez completas en una de sus
direcciones, nos sentimos naturamente inclinados a imaginar que estas relaciones
morales admiten una gradacion insensible. Por esto, en las transacciones, cuando €l
consentimiento de las partes dgja al arbitro ser € que decide € asunto, agquél
habitualmente descubre tanta equidad y justicia en ambos lados, que le inducen a buscar
un término medio y divide la diferencia entre las partes. Los jueces civiles, que no tienen
esta libertad, sino que se hallan obligados a pronunciar su sentencia en favor de una de
las partes, no saben a veces como determinarse y se hallan en la necesidad de apoyarse en
las razones més frivolas del mundo. La mitad de | os derechos y obligaciones que parecen
tan naturales en la vida comun son perfectos absurdos ante su tribunal, por cuya razon se
hallan frecuentemente obligados a tomar la mitad de los argumentos por € todo, para
terminar el asunto de una manera o de otra.

[11. El tercer argumento de este género del que debo hacer uso puede ser expuesto como
sigue: Si consideramos €l curso ordinario de las acciones humanas hallaremos que €l
espiritu no se gobierna por reglas generales y universales, sino que obra en muchas
ocasiones del modo como es determinado por sus motivos presentes e inclinaciones.
Como cada accién es un suceso individual, debe proceder de principios particulares y de
nuestra situacion inmediata con respecto a nosotros mismos'y al resto del universo. Si en
algunas ocasiones nuestros motivos van més ala de las circunstancias que les han dado
origen y constituyen algo andlogo a reglas generales para nuestra conducta, es facil
observar gque estas reglas no son perfectamente inflexibles, sino que permiten muchas
excepciones. Por consiguiente, ya que éste es € curso ordinario de las acciones humanas,
podemos concluir que las leyes de lajusticia, siendo universales y totalmente inflexibles,
no pueden derivarse de la naturaleza ni ser € producto inmediato de un motivo o
inclinacion natural. Ninguna accion puede ser, naturalmente, buena o mala moralmente, a
menos que ho exista alguna pasiéon natural 0 motivo que nos impela a ella o nos disuada
de ella, y es evidente que la moralidad debe ser susceptible de todas las variaciones que
son naturales a la pasion. Dos personas pleitean por un patrimonio: de ellas, una es un
rico, loco y soltero, y la otra, un pobre, de buen sentido y que tiene una numerosa familia;
la primera es mi enemigo; la segunda, mi amigo. Ya esté influido en este asunto por €l
punto de vista del interés publico o del privado, por la amistad o por la enemistad, debo

305



Psikolibro

ser llevado a hacer 1o més posible para procurar € patrimonio al segundo. Ninguna
consideracion referente al derecho y propiedad de las personas sera capaz de moverme, si
me hallase influido tan solo por motivos naturales, sin existir un arreglo o convencion
con los otros, pues como toda propiedad depende de la moralidad, y como toda moralidad
depende del curso natural de nuestras pasiones y acciones, y como éstas se dirigen
solamente por motivos particulares, es evidente que una conducta parcia de este género,
para adaptarse a la méas estricta moralidad, no debe ser nunca una violaciéon de la
propiedad. Si 1os hombres pudiesen tener la libertad de accion con respecto alas leyes de
la sociedad como la tienen en todo otro asunto se conducirian en muchas ocasiones por
juicios particulares y tendrian en cuenta los caracteres y circunstancias de las personas o
mismo que la naturaleza genera de la cuestion. Sin embargo, es facil observar que esto
produciria una confusion infinita en la sociedad humanay que la avidez y parcialidad de
los hombres traerian répidamente el desorden a mundo si no fuesen dominadas por
principios inflexibles y generales. Por consiguiente, teniendo en cuenta este
inconveniente, los hombres establecieron estos principios y acordaron someterse a ellos
mediante reglas generales que no pueden cambiarse ni por e favor ni por las
consideraciones de interés publico o privado. Estas reglas, pues, han sido inventadas para
un propésito particular y son contrarias a los principios comunes de la naturaleza
humana, que se acomodan a las circunstancias y no tienen un modo declarado e
invariable de accion.

No veo cdmo puedo engafiarme facilmente en este asunto. Evidentemente, me doy
cuenta de que cuando un hombre se impone a si mismo reglas generales e inflexibles para
su conducta con los otros considera ciertos objetos como de su propiedad, objetos que
supone son sagrados e inviolables. Ninguna proposicion puede ser més evidente que lade
gue la propiedad es totalmente ininteligible sin suponer primero lajusticiay lainjusticia,
y que estas virtudes y vicios son también ininteligibles, a menos que no tengamos
motivos independientes de la moralidad que nos impelan a las acciones justas y nos
separen de las injustas. Sean estos motivos los que quieran, deben, por consiguiente,
acomodarse a las circunstancias y deben admitir todas las variaciones de las que los
asuntos humanos son susceptibles en sus incesantes cambios. Son, por consiguiente, un
fundamento muy inadecuado paratales reglas, inflexibles como las leyes de la natural eza,
y €s evidente que estas leyes pueden tan solo derivarse de las convenciones humanas
cuando los hombres hayan percibido |os desdrdenes que resultan de seguir sus principios
naturales y variables.

En resumen, pues, debemos considerar la distincion entre justicia e injusticia como
teniendo dos fundamentos diferentes, a saber: el del interés, cuando |os hombres observan
gue es imposible vivir en sociedad sin gobernarse por ciertas reglas, y € de la moralidad,
cuando este interés es ya una vez observado y los hombres experimentan placer ante la
vista de las acciones que tienden ala paz de la sociedad y dolor por las que son contrarias
a ella. La convencion voluntaria y el artificio de los hombres son los que hacen que €l
primer interés tenga lugar, y, por consiguiente, las leyes de la justicia deben considerarse
de este modo artificiales. Después que este interés esta establecido y reconocido se sigue
naturalmente el sentido de la moralidad en la observancia de estas reglas y por si mismo,
aunque es cierto que es también aumentado por un nuevo artificio y que las disposiciones
publicas de los politicos y la educacion privada de los padres contribuyen a darnos un

306



Psikolibro

sentido del honor y el deber en la regulacion estricta de nuestras acciones con respecto a
la propiedad de los otros.

Seccion VI
Del origen del Gobierno.

Nada es tan cierto como que los hombres se guian en gran medida por € interés y que
aun cuando se preocupan por algo que trasciende de ellos mismos no llegan muy lgjos; no
es usual paraellos en lavida corriente interesarse mas gue por sus amigos mas cercanos y
proximos. No es menos cierto que es imposible para los hombres asegurar su interés de
una manera més efectiva que mediante la observancia universal e inflexible de las reglas
de lajusticia, por las cuales pueden mantener firme la sociedad y evitar la recaida en la
condicion miserable y salvagje que corrientemente se nos presenta como € estado de
naturaleza. Siendo grande este interés que todos los hombres tienen en e mantenimiento
de lasociedad y laobservanciade las reglas de lajusticia, es palpable y evidente aun para
el més rudo e inculto de los miembros de la raza humana y es casi imposible para
cualquiera que tenga experiencia de la sociedad engafarse en este particular. Por
consiguiente, ya que los hombres se hallan tan sinceramente ligados a su interés, y su
interés se preocupa tanto por la observancia de las reglas de la justicia, y este interés es
tan cierto y declarado, puede preguntarse como puede surgir €l desorden en la sociedad y
gué principio tan poderoso existe en la naturaleza humana gque venza a una pasion tan
fuerte 0 que seatan violento que obscurezca un conocimiento tan claro.

Ya se observo, al tratar de las pasiones, que los hombres se hallan poderosamente
guiados por laimaginacion y adaptan sus afecciones mas a la manera como un objeto se
les aparece que a su valor intrinseco y real. Lo que les impresiona median te una idea
intensa y vivaz prevalece corrientemente sobre 10 que se presenta obscuramente, y debe
existir una gran superioridad de valor para compensar esta ventgja. Ahora bien: como
todo lo que es contiguo en el espacio o en & tiempo nos impresiona mediante una idea
tal, tiene un efecto proporcional sobre lavoluntad y |as pasiones y actlia comunmente con
mas fuerza que un objeto que esta en una mayor distancia y més obscurecido. Aunque
podamos estar plenamente convencidos de que el Ultimo objeto supera al primero, no
somos capaces de regular nuestras acciones por este juicio, sino que cedemos a las
solicitaciones de nuestras pasiones, que hablan siempre en favor de todo lo que esta cerca
0 contiguo.

Esta es larazdn de por qué los hombres obran tan frecuentemente en contradiccion con
su interés conocido, y en particular de por qué prefieren una pequefia ventaja presente a
mantenimiento del orden en la sociedad, que depende tanto de la observancia de la
justicia. La consecuencia de cada violacion de la equidad parece hallarse muy remota y
no se inclina a oponerse a las ventgjas inmediatas que pueden ser obtenidas por ella. Sin
embargo, no son menos reales por ser remotas, y como lo